Moderation : Journal of Religious Harmony Vol. 2, No. 1 Juni 2025

ISSN : -

Doi: https://doi.org/10.47766/moderation.v2i1.4902

Penguatan Moderasi Beragama dalam Pendidikan
Mata Kuliah Islam dan Moderasi Beragama

Putri Nia Monika Sari

Institut Agama Islam An-Nadwah Kuala Tungkal

putri.nia7383@gmail.com

Histori Naskah:
Submit: 11-01-2024
Accepted: 24-04-2025
Published: 30-06-2026

This is an Creative Commons
License This work is licensed
under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial
4.0 International License

Abstrak:

Saat ini banyak terjadi berbagai konflik sosial yang muncul karena
perbedaan agama dan keyakinan. Oleh sebab itu penting bagi instansi
pemerintahan untuk membuat suatu terobosan program guna
menangani situasi dan kondisi tersebut. Salah satu program yang
sudah dijalankan adalah program moderasi beragama yang
digaungkan oleh Kementerian Agama RI sejak tahun 2016. Penelitian
ini bertujuan untuk menggali lebih dalam terkait kebijakan moderasi
beragama di Indonesia yang sudah dijalankan oleh Kementerian
Agama RI utamanya dalam bidang pendidikan. Dengan menggunakan
metode penelitian studi literatur, hasil penelitian menunjukkan
bahwa sebagai negara multikultural, Indonesia mempunyai berbagai
ragam suku, budaya, dan agama, sehingga keragaman ini berpotensi
memunculkan konflik antar kelompok suku, budaya, bahkan agama.
Oleh karena itu, pengarusutamaan moderasi beragama muncul
sebagai alternatif menjalin perdamaian antar manusia di dalam
keragaman. Kebijakan pendidikan moderasi beragama dilakukan
dalam rangka menjaga kerukunan antar umat beragama di Indonesia
dengan tujuan utama mengurangi intoleransi, fanatisme agama, dan
ekstremisme yang dapat mengancam stabilitas sosial dan keamanan
nasional. Dalam konteks globalisasi dan kemajuan teknologi,
pendidikan moderasi beragama dapat membantu peserta didik untuk
memahami peran agama dalam kehidupan modern dan bagaimana
cara mengembangkan nilai-nilai positif dari agama.

Kata Kunci: Mata Kuliah Islam, Moderasi Beragama, Pendidikan

51




“Penguatan Moderasi Beragama...” Putri Nia Monika Sari

Abstract

Currently there are many social conflicts that arise due to differences
in religion and belief. Therefore it is important for government
agencies to make a breakthrough program to deal with these
situations and conditions. One of the programs that has been
implemented is the religious moderation program that has been
echoed by the Indonesian Ministry of Religion since 2016. This
research aims to dig deeper regarding the religious moderation
policy in Indonesia that has been implemented by the Indonesian
Ministry of Religion, especially in the field of education. By using
the literature study research method, the results of the research show
that as a multicultural country, Indonesia has a variety of ethnicities,
cultures and religions, so that this diversity has the potential to
create conflict between ethnic, cultural and even religious groups.
Therefore, mainstreaming religious moderation appears as an
alternative to establishing peace between people in diversity.
Religious moderation education policies are carried out in the
framework of maintaining inter-religious harmony in Indonesia with
the main objective of reducing intolerance, religious fanaticism and
extremism that can threaten social stability and national security. In
the context of globalization and technological advances, religious
moderation education can help students understand the role of
religion in modern life and how to develop positive values from
religion.

Keywords: Islamic courses, Religious Moderation, Education

Pendahuluan

Indonesia menjadi salah satu negara dengan keanekaragaman etnis, suku,
budaya, bahasa, dan agama yang besar, yang tiada tandingannya di dunia. Adanya
fakta beragamnya masyarakat Indonesia ini, memunculkan konsekuensi betapa
beragam pula pendapat, pandangan, keyakinan, dan berbagai kepentingan setiap
individu di masyarakat. Berbagai upaya dilakukan sebagai antisipasi perpecahan
akibat keragaman ini. Salah satunya adanya bahasa persatuan yaitu bahasa
Indonesia di Indonesia yang dapat menjadi sarana komunikasi dari masyarakat
dengan berbagai keyakinan yang berbeda, sehingga antar individu dalam
masyarakat dapat saling memahami satu sama lain. Walaupun terkadang, adanya
kekeliruan dalam pengelolaan keragaman menjadi celah adanya suatu
permasalahan.

Keberagaman adalah sebuah keniscayaan dalam kehidupan ini.
Keberagaman dalam beragama adalah sunnatullah sehingga keberadaannya tidak
bisa dinafikan begitu saja. Selain itu, dalam menghadapi masyarakat majemulk,
senjata yang paling ampuh untuk mengatur agar tidak terjadi radikalisme atau

52



Moderation : Journal of Religious Harmony
Vol. 2, No. 1 Juni 2025

bentrok antar kelompok adalah dengan adanya pendidikan Islam yang moderat
dan inklusif

Implementasi pendidikan Islam yang moderat dan inklusif mulai digaungkan
oleh berbagai lembaga pemerintahan di Indonesia untuk mewujudkan jaminan
pemenuhan hak beragama dan hak sipil dalam program dan layanan publik yang
inklusif, salah satunya Kementerian Agama Republik Indonesia. Di mana moderasi
beragama adalah program yang sudah di mulai sejak tahun 2016 oleh Menteri
Agama Republik Indonesia pada saat itu yaitu Lukman Hakim Syaifudin. Moderasi
beragama dipercaya dapat menjadi salah satu solusi guna menata kehidupan
keagamaan masyarakat Indonesia yang majemuk. Selain itu,
untuknmemaksimalkan program Moderasi Beragama, juga dibentuk kelompok
kerja (pokja) Moderasi Beragama Kementerian Agama Republik Indonesia
berdasarkan keputusan Menteri Agama (KMA) Nomor 720 Tahun 2020 dan
ditandatangani oleh Menteri Agama RI Fachrul Razi dengan masa jabatan 2019-
2020. Pokja tersebut dibentuk sebagai tindak lanjut berdasarkan Peraturan
Presiden Nomor 18 Tahun 2020 sebagai rencana pembangunan jangka menengah
nasional atau RPJMN tahun 2020-2024, yang mana Kementerian Agama RI
dipercaya sebagai leading sector dalam penerapan program Penguatan Moderasi
Beragama.

Ekosistem moderasi beragama dibangun melalui berbagai usaha yang
melibatkan berbagai pihak seperti pemerintah, organisasi keagamaan, dan
masyarakat, dengan tujuan menciptakan suatu lingkungan yang kondusif bagi
praktik keagamaan yang damai dan harmonis. Dengan mengadopsi konsep
ekosistem pendidikan, lembaga pendidikan akan dapat menciptakan lingkungan
pendidikan yang inklusif, berpusat pada peserta didik, dan berfokus pada
pengembangan potensi individu secara holistik. Hal ini dapat membantu
menciptakan generasi yang lebih siap dan kompeten dalam menghadapi tantangan
masa depan.

Moderasi beragama tidak hanya difokuskan dalam lingkup masyarakat saja,
akan tetapi juga dalam lembaga pendidikan. Hal tersebut dapat diketahui melalui
lima strategi utama penguatan moderasi beragama salah satunya yaitu penguatan
sistem pendidikan dengan sudut pandang moderasi beragama, yang mencakup
pengembangan kurikulum, materi dan proses pengajaran, pendidikan untuk
tenaga pendidik dan tenaga kependidikan, dan penerimaan tenaga pendidik. Selain
itu, dalam implementasinya guna untuk memperkuat program moderasi beragama
dalam lembaga pendidikan, stakeholder atau jajaran Kementerian Agama juga
melakukan kajian terhadap bahan ajar atau kurikulum yang berkaitan dengan
moderasi beragama di lembaga pendidikan agama, pendidikan keagamaan, dan di
institusi pendidikan tinggi negeri. Hal tersebut dikarenakan lembaga pendidikan
dipercaya sebagai salah satu cara yang efektif guna melaksanakan sebuah

53



“Penguatan Moderasi Beragama...” Putri Nia Monika Sari

perubahan sosial. Oleh karenanya penguatan moderasi beragama dalam kurikulum
pendidikan harus mendapatkan perhatian utama.

Kebijakan pengarusutamaan pendidikan moderasi beragama merujuk pada
upaya untuk mempromosikan pendidikan yang menghargai perbedaan agama dan
keyakinan serta mendorong sikap toleransi dan saling menghormati di antara para
pelajar dan masyarakat. Tujuan dari kebijakan ini adalah untuk memperkuat
persatuan nasional dan mengurangi konflik sosial yang mungkin muncul karena
perbedaan agama dan keyakinan. Hal tersebut sebagaimana penelitian yang
dilakukan oleh W. Hefni bahwa moderasi beragama didiskusikan, dilafalkan,
diejawantahkan, dan digaungkan sebagai framing dalam pengelolaan kehidupan
masyarakat indonesia yang multikultural. Adanya hal tersebut tersebut, maka
penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih lanjut terkait bagaimana kebijakan
moderasi beragama di Indonesia.

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur yang merupakan suatu
pendekatan penelitian yang dilakukan dengan mengumpulkan dan menganalisis
informasi dari sumbersumber tertulis seperti buku, jurnal, artikel, dan dokumen-
dokumen terkait topik penelitian yang sedang dijalankan. Sumber data dalam
penelitian ini adalah hasil-hasil penelitian terdahulu yang sudah dipublikasikan
melalui penelaah atas referensi yang relevan, utamanya terkait kebijakan
pemerintah tentang pendidikan moderasi beragama.

Teknik pengumpulan data menggunakan teknik literer yaitu teknik
pengumpulan yang dilakukan dengan cara mengumpulkan bahan pustaka yang
sesuai dengan objek pembahasan yang diteliti. Data yang diperoleh dalam
penelitian ini diolah melalui tiga cara yaitu editing, pengorganisasian, dan
penemuan hasil penelitian. Kemudian untuk analisis data menggunakan analisis
isi, yaitu suatu analisis yang dilakukan dengan cara mempelajarai tidak langsung
terkait perilaku manusia melalui analisis komunikasi.

Hasil dan Pembahasan
Memaknai Moderasi Agama dalam Perspektif Ajaran Islam

Secara bahasa

1) Kata moderasi beragama dapat diartikan sebagai upaya untuk menjaga sikap
dan tindakan dalam beragama yang seimbang tidak berlebihana, dan tetap
menghormati perbedaan dalam keyakinan agama atau kepercayaan.

2) Dalam bahasa Inggris, kata moderation sering digunakan dalam arti “rata-rata”,
“standar”, atau tidak konsisten.Secara umum, moderasi berarti mengedepankan
keseimbangan keyakinan, moral, dan karakter, baik dalam berhubungan dengan
orang lain sebagai individu maupun dalam berhubungan dengan institusi negara.

54



Moderation : Journal of Religious Harmony
Vol. 2, No. 1 Juni 2025

3) Dalam bahasa Arab, moderasi sekarang disebut wasas atau wasatiya, yang
artinya sesuai dengan kata tawasuth (tengah), i'tidal (adil), dan tawazun
(seimbang).Yang menerapkan prinsip wasatiya disebut wasis.Dalam bahasa Arab,
kata wasatiya juga diterjemahkan menjadi “pilihan terbaik.” Apa pun kata yang
digunakan, semuanya memiliki arti yang sama: keadilan. Dalam konteks ini, ini
berarti memilih posisi tengah di antara pilihan-pilihan ekstrem yang berbeda.

Secara istilah

[stilah “moderasi” sendiri berasal dari bahasa latin moderation yang artinya
pengaturan atau pengendalian.nSedangkan dalam bahasa Indonesia, istilah ini juga
dapat diartikan sebagai sikap tengah-tengah atau tidak ekstrem dalam beragama.

Moderasi sebagai prinsip inti ajaran Islam merupakan keyakinan agama yang
relevan dalam konteks keragaman dalam segala aspek, termasuk agama, adat,
etnis, dan kebangsaan. Islam pada dasarnya adalah agama universal yang
melampaui batasan-batasan, serta fakta sejarahnya adalah bahwa tahap embrio
keragaman agama sudah ada sejak zaman Nabi, kemudian berkembang lebih
lanjut, terutama pada masa Umar bin Khattab. Perbedaan pendapat sering terjadi
di antara sahabat-sahabatnya yang mengakibatkan mereka mengeluarkan
penilaian ijtihad yang kadang-kadang menyimpang dari keputusan

hukum yang ditetapkan oleh Rasulullah saw. Oleh karena itu, moderasi beragama
mengarahkan seseorang untuk memiliki sikap beragama yang berada di tengah-
tengah atau tidak berlebihan dalam pemahaman agamanya sendiri dan untuk
bersikap toleran terhadap

pemahaman agama yang berbeda. Moderasi dalam beragama bisa diartikan
sebagai mencapai keseimbangan atau jalan tengah dalam praktik keagamaan yang
akan menjauhkan dari sikap eksklusif, ekstrem, fanatik, dan revolusioner dalam
beragama.

Al-Qardhawi mengembangkan pandangan Islam moderat dengan menekankan
pentingnya pendekatan yang fleksibel terhadap hukum Islam dan menolak
penafsiran yang kaku terhadap Al-Qur’an. Ia merumuskan karakteristik Islam
moderat (wasathiyyah) sebagaimana berikut.

1. Memberikan fasilitas (taysir) dalam memberikan pendapat hukum agama
(fatwa) dan menyampaikan kabar gembira (tabsyir) dalam dakwah.

2. Mengkombinasikan prinsip-prinsip yang dipegang oleh ulama salafiyah (yang
mengikuti tradisi salaf) dengan kebutuhan zaman sekarang (tajdid).

55



“Penguatan Moderasi Beragama...” Putri Nia Monika Sari

3. Menjaga keseimbangan antara prinsip-prinsip hukum Islam yang tetap (al-
tsawabit) dengan yang berubah (mutaghayyirat).

4. Lebih banyak menggunakan pendekatan dialog dan hidup berdampingan
(ta’ayus) dengan kelompok lain, serta mempraktikkan toleransi (tasamuh)
terhadap yang berbeda.

5. Mengadopsi prinsip-prinsip musyawarah (al-syura), keadilan (al-’adalah),
kebebasan individu (hurriyatul syu’ub), dan hak asasi manusia (huqugq al-insan).

Dengan demikian, pandangan Islam moderat yang dikembangkan oleh Al-
Qardhawi mengedepankan fleksibilitas, dialog, toleransi, dan keseimbangan dalam
interpretasi dan praktik Islam. Selanjutnya, Quraish Shihab juga mengidentifikasi
tiga pilar penting dalam konsep moderasi sebagaimana berikut.

1. Prinsip keadilan

Keadilan adalah pilar yang sangat penting dalam moderasi dengan beberapa
makna. Salah satunya adalah makna “sama” yang mengacu pada persamaan dalam
hak. Keadilan menciptakan sikap yang adil bagi individu sehingga tidak memihak
kepadayang lain.

2. Prinsip keseimbangan

Keseimbangan adalah pilar lain dalam moderasi yang berarti tidak berlebihan atau
tidak kekurangan. Namun, keseimbangan ini tidak berarti menghindari situasi sulit
atau lari dari tanggung jawab. Ini melibatkan mencapai keseimbangan antara
berbagai aspek kehidupan, seperti dunia dan akhirat, jiwa dan tubuh, agama dan
negara, individu dan masyarakat, ide dan realitas, lama dan baru, akal dan tradisi,
modernitas dan tradisi, serta lainnya.

3. Prinsip toleransi

Toleransi adalah pilar ketiga dalam konsep moderasi. Ini dapat dijelaskan sebagai
mencapai keseimbangan tanpa menambah atau mengurangi, serta menerima
perbedaan. Toleransi dapat juga dilihat sebagai kemampuan untuk berdamai
dengan perbedaan tanpa menyalahkan atau mengecam.

Sementara itu, Harun Nasution mengemukakan langkah lainnya dalam
memperkuat moderasi agama beragama sebagaimana berikut.

1. Pendidikan tentang agama

Memberikan pendidikan yang lebih baik tentang agama-agama lain agar individu
memiliki pemahaman yang lebih baik tentang kepercayaan dan praktik beragama
orang lain.

56



Moderation : Journal of Religious Harmony
Vol. 2, No. 1 Juni 2025
2. Fasilitas dialog antaragama

Mendorong dialog antaragama untuk memfasilitasi komunikasi dan pemahaman
yang lebih baik antara penganut beragama yang berbeda.

3. Kerja sosial bersama

Melibatkan penganut beragama dalam proyek kerja sosial bersama untuk
menunjukkan nilai-nilai persaudaraan yang diterapkan dalam tindakan nyata.

4. Pentingnya media

Menggunakan media massa untuk mempromosikan pesan toleransi dan
menghindari media yang memprovokasi konflik antaragama.

5. Hukum anti-diskriminasi

Menerapkan hukum yang melindungi hak asasi manusia dan mencegah
diskriminasi berdasarkan agama.

6. Kepemimpinan agama

Melibatkan pemimpin agama dalam mempromosikan pesan toleransi dan
menghindari retorika yang memicu ketegangan antaragama.

7. Partisipasi dalam acara agama lain

Mendorong orang untuk menghadiri acara agama lain untuk memahami lebih baik
tradisi dan keyakinan mereka.

8. Memahami sejarah agama

Mempelajari sejarah agama-agama dan bagaimana hubungan antaragama telah
berlangsung selama berabad-abad.

Moderasi Beragama sebagai Jalan Tengah

Indonesia sebagai negara yang diberkati dengan keragaman, menghadapi
keharusan untuk mempromosikan sikap dan praktik moderat sebagai fokus utama
dalam upaya meredakan perbedaan serta menciptakan persatuan di antara umat
beragama. Ada beberapa alasan mengapa moderasi beragama sangat penting, di
antaranya sebagaimana berikut:

1. Agama sebagai petunjuk kedamaian

Agama adalah panduan yang diberikan oleh Tuhan untuk menjaga martabat
manusia sebagai makhluk mulia Allah. Oleh karena itu, setiap agama memiliki misi
kedamaian dan keselamatan sebagai inti ajarannya.

57



“Penguatan Moderasi Beragama...” Putri Nia Monika Sari

2. Evolusi agama dan multitafsir

Agama telah ada selama ribuan tahun, manusia serta masyarakat semakin
berkembang dalam hal suku, bangsa, dan ras. Hal ini berdampak pada
perkembangan teks-teks agama yang ditafsirkan oleh ulama terdahulu yang
mungkin tidak lagi mencakup seluruh kompleksitas masalah kemanusiaan. Sebagai
hasilnya, terjadi berbagai penafsiran yang mengarah ke perbedaan pemahaman
agama. Beberapa penganut agama mungkin lebih fokus pada tafsir yang sesuai
dengan kepentingan politik mereka yang dapat berpotensi menyebabkan konflik.

3. Merawat keberagaman

Untuk merawat keragaman yang ada di Indonesia, diperlukan sikap dan
perilaku yang moderat dalam memahami perbedaan. Sebagai bangsa heterogen
dengan berbagai suku, budaya, tradisi, dan kearifan lokal, Indonesia membutuhkan
pendekatan yang memungkinkan nilai-nilai agama dalam ritual keagamaan untuk
berdampingan secara damai serta rukun.

Moderasi beragama menjadi strategi kultural yang penting dalam menjaga
keindonesiaan dan kebhinekaan kita. Sebagai bangsa yang sangat beragam, para
pendiri bangsa telah berhasil mewariskan kesepakatan melalui Pancasila sebagai
dasar negara yang berhasil menyatukan semua kelompok etnis, bahasa, suku,
budaya, dan agama. Indonesia bukanlah negara agama, tetapi juga tidak
memisahkan agama dari kehidupan sehari-hari warganya. Nilai-nilai agama
dihormati, diintegrasikan, dan disatukan dengan nilai-nilai adat istiadat serta
kearifan lokal. Bahkan beberapa hukum agama diakui dan dilembagakan oleh
negara untuk memastikan bahwa pelaksanaan ritual agama serta budaya berjalan
dengan damai dan harmonis. Dengan mempromosikan moderasi beragama,
Indonesia apat mencapai perdamaian, persatuan, dan harmoni di tengah
keragaman agama serta budaya yang kaya.

Pertanyaan tentang moderasi tidak hanya relevan pada tingkat individu,
tetapi juga pada tingkat kelompok, masyarakat, dan negara. Hal ini menjadi
semakin penting ketika kita melihat munculnya berbagai kelompok ekstrem yang
mengaku mewakili agama dengan penafsiran yang sangat jauh dari hakikat Islam.
Moderasi bukanlah sikap yang ambigu atau pasif, juga bukan sekadar pertengahan
matematis seperti yang dipahami oleh filsuf Yunani. Moderasi juga tidak sama
dengan kelemah-lembutan. Meskipun satu indikatornya adalah sikap yang lembut
dan sopan santun, hal ini tidak berarti bahwa kita tidak dapat menghadapi masalah
dengan tegas. Dalam konteks yang lebih luas, moderasi adalah tentang menjaga
keseimbangan antara berbagai nilai, etika, dan moralitas dalam beragama, sambil
tetap mampu menghadapi persoalan dengan tegas ketika diperlukan. Hal ini

58



Moderation : Journal of Religious Harmony
Vol. 2, No. 1 Juni 2025

penting untuk mengatasi ekstremisme dan fanatisme yang dapat merusak
kedamaian dan harmoni dalam masyarakat serta negara.

Oleh karena itu, menekankan pentingnya selalu memposisikan diri secara
seimbang, adil, atau seperti yang sering disebut sebagai wasathiyyah. Dengan
demikian, dalam beragama kita cenderung menghindari ekstremisme sebagaimana
yang disebutkan oleh Quraish Shihab, juga menghindari sikap yang terlalu longgar.
Moderasi beragama merupakan jalan tengah yang mengelola perbedaan antara
kedua ekstrem tersebut menuju satu titik temu yang memungkinkan kesatuan dan
harmoni. Dengan sikap moderat, kita berharap dapat mendorong perkembangan
sikap toleransi, sambil tetap memahami dan menjaga keyakinan pribadi.

Ekosistem Pendidikan Moderasi Beragama

Indonesia umpama sebuah bangunan kokok yang ditunjang oleh berbagai
unsur dan pilar yang kuat. Sehingga jika dihubungkan dengan berdirinya Negara
Kesatuan Republik Indonesia, adanya hal memperkuat moderasi beragama
merupakan tanggung jawab bersama. Pencapaian tujuannya tidak dapat dicapai
dengan sendiri, akan tetapi sangat tergantung pada hubungan yang saling
menguntungkan dan komprehensif dari berbagai bagian tatanan agama dan
pemerintahan. Moderasi beragama tidak dapat mencapai tujuannya yaitu
menciptakan kerukunan jika hanya dilakukan oleh individu atau lembaga tertentu.
Moderasi beragama dipengaruhi oleh banyak faktor yang saling berkaitan. Faktor-
faktor tersebut berinteraksi dan mempengaruhi satu sama lain untuk membentuk
suatu sistem yang utuh.

Ekosistem pendidikan moderasi beragama mengacu pada pemahaman
bahwa pendidikan adalah suatu sistem yang kompleks dan saling terkait, seperti
halnya ekosistem alam. Seperti halnya dalam ekosistem alam, dalam ekosistem
pendidikan terdapat berbagai lemen yang saling mempengaruhi satu sama lain
Elemen-elemen dalam ekosistem pendidikan meliputi peserta didik, guru,
kurikulum, metode pengajaran, lingkungan belajar, kebijakan pendidikan, lembaga
pendidikan, dan masyarakat. Seperti halnya dalam ekosistem alam, perubahan
atau ketidakseimbangan dalam salah satu elemen tersebut dapat mempengaruhi
keseimbangan dan kinerja keseluruhan sistem. Oleh karena itu, konsep ekosistem
pendidikan menekankan pentingnya kerja sama dan kolaborasi antara semua
elemen dalam sistem pendidikan guna pencapaian tujuan pendidikan yang lebih
baik. Pendekatan ini mengutamakan pembelajaran dari ekosistem pendidikan dan
mengakui bahwa setiap individu memiliki kebutuhan dan potensi yang berbeda.

Ekosistem pendidikan moderasi beragama merujuk pada suatu kondisi di
mana keberagaman agama dan keyakinan dapat dihargai dan diterima oleh semua
pihak dalam suatu masyarakat atau negara, tanpa adanya diskriminasi atau konflik

59



“Penguatan Moderasi Beragama...” Putri Nia Monika Sari

yang merugikan pihak-pihak yang berbeda keyakinan. Ekosistem moderasi
beragama dibangun melalui berbagai usaha yang melibatkan berbagai pihak,
seperti pemerintah, organisasi keagamaan, dan masyarakat, dengan tujuan
menciptakan suatu lingkungan yang kondusif bagi praktik keagamaan yang damai
dan harmonis . Dengan mengadopsi konsep ekosistem pendidikan, lembaga
pendidikan akan dapat menciptakan lingkungan pendidikan yang inklusif,
berpusat pada peserta didik, dan berfokus pada pengembangan potensi individu
secara holistik. Hal ini dapat membantu menciptakan generasi yang lebih siap dan
kompeten dalam menghadapi tantangan masa depan.

Guna untuk menciptakan ekosistem moderasi beragama, terdapat beberapa
komponen atau elemen yang sangat penting untuk dipertimbangkan. Pertama,
keadilan dan kesetaraan harus ditegakkan oleh pemerintah dan masyarakat agar
semua individu memiliki hak yang sama untuk beragama atau tidak beragama,
serta adanya kesamaan kesepakatan untuk mendapatkan akses pendidikan,
pekerjaan, dan fasilitas publik tanpa diskriminasi. Kedua, toleransi antarumat
beragama atau antar keyakinan menjadi kunci utama dalam menciptakan
ekosistem moderasi beragama. Semua pihak harus menghargai dan menghormati
perbedaan yang ada serta tidak melakukan tindakan diskriminatif terhadap pihak
yang berbeda keyakinan. Ketiga, komunikasi yang baik antara umat beragama
sangat penting dalam mengatasi perbedaan dan mencegah terjadinya konflik yang
merugikan semua pihak. Keempat, pendidikan yang berkualitas dan inklusif dapat
memperkuat toleransi dan penghargaan terhadap perbedaan dalam masyarakat.
Hal ini dapat menciptakan lingkungan yang lebih inklusif dan kondusif bagi
keberlangsungan hidup masyarakat yang heterogen. Kelima, kepemimpinan yang
moderasi sangat dibutuhkan di berbagai bidang seperti politik, sosial, agama, dan
ekonomi. Pemimpin perlu mendorong kesetaraan dan toleransi dalam tindakan
dan ucapan mereka, sehingga dapat memberikan contoh bagi masyarakat. Keenam,
kerja sama antar lembaga keagamaan, organisasi kemasyarakatan, dan institusi
pemerintah dapat membantu memperkuat ekosistem moderasi beragama dengan
cara mempromosikan Kkerjasama dalam berbagai kegiatan.Semua upaya ini
diharapkan dapat menciptakan ekosistem moderasi beragama yang kondusif bagi
keberlangsungan hidup masyarakat yang heterogen, di mana semua umat
beragama dapat menjalankan kehidupan yang harmonis dan damai.

Ekosistem moderasi beragama dibutuhkan karena keberagaman agama
atau keyakinan merupakan sebuah realitas yang ada dalam kehidupan masyarakat.
Tanpa adanya ekosistem moderasi beragama, perbedaan keyakinan dapat menjadi
sumber konflik, ketegangan, dan kekerasan di dalam masyarakat. Selain itu,
ketidakadilan dan diskriminasi terhadap minoritas agama atau keyakinan yang
berbeda juga dapat terjadi. Oleh karena itu, ekosistem moderasi beragama
diperlukan untuk menciptakan lingkungan yang kondusif bagi semua umat

60



Moderation : Journal of Religious Harmony
Vol. 2, No. 1 Juni 2025

beragama atau keyakinan untuk hidup berdampingan secara harmonis dan damai.
Dalam ekosistem ini, setiap individu memiliki hak yang sama untuk beragama atau
tidak beragama, serta adanya kesempatan yang sama dalam pemerolehan akses
pendidikan, pekerjaan, dan fasilitas publik tanpa diskriminasi.

Kaitannya dengan ekosistem moderasi beragama, toleransi, komunikasi,
pendidikan, kepemimpinan yang moderasi, dan kerja sama menjadi elemen
penting yang membantu masyarakat menghargai dan menghormati perbedaan
keyakinan serta mencegah terjadinya konflik antarumat beragama atau
antarkeyakinan. Dengan demikian, ekosistem moderasi beragama akan membantu
masyarakat memperkuat kesatuan dan persatuan dalam keragaman, serta
menciptakan kedamaian dan keadilan bagi semua pihak.

Kesimpulan

Kebijakan moderasi beragama yang digaungkan oleh Kementerian Agama
Republik Indonesia memiliki dampak besar dalam berbagai aspek, salah satunya
dalam aspek pendidikan. Dalam lembaga pendidikan, kebijakan moderasi
beragama dapat dilakukan melalui proses pembelajaran, baik di lembaga
pendidikan formal maupun informal. Adanya kebijakan implementasi moderasi
agama dapat membantu peserta didik memahami pentingnya toleransi,
penghargaan terhadap perbedaan, dan kerukunan antarumat beragama. Berbagai
metode evaluasi dapat dilakukan untuk memastikan efektivitas pembelajaran,
termasuk pengamatan langsung, tes dan penilaian, kuesioner atau survei, serta
diskusi kelompok. Dengan demikian kebijakan moderasi beragama merupakan
langkah penting dan efektif dalam menciptakan warga sekolah yang toleran dan
menghargai perbedaan.

Referensi

Ahmad Zainur Fahri Mohamad, “Moderasi Beragama di Indonesia,” Religions 13, no.
5(2022): 451.

Atika Wijaya, Moh. Solehatul Mustofa, dan Fadly Husain, “Sosialisasi Program
Merdeka Belajar dan Guru Penggerak Bagi Guru SMPN 2 Kabupaten Maros,”
Jurnal Puruhita 2, no. 1 (2020): 46-50,

Juliet Corbin & Anselm Strauss, “Basics of Qualitative Research: Techniques and
Procedures for Developing Grounded Theory,” Canadian Journal of University

Continuing Education 36, no. 2 (2010): 463-65.

61



“Penguatan Moderasi Beragama...” Putri Nia Monika Sari

Khoiriyah dan Fatah, “Pendidikan moderasi dalam membangun toleransi antarumat
beragama.”

Muhammad Riza, Rahayu Subakat, Ibnu Qodir, Ega Gradini, Jufri Hasani, Asdiana,
"Buku Ajar Moderasi Beragama” PT. Literasi Nusantara Abadi Grup.

N Hasyim dan R Hartati, “Pembentukan klub moderasi sebagai sarana pendidikan
karakter siswa di sekolah,” Jurnal Kajian Bimbingan dan Konseling 4, no. 1
(2019): 57-62.

Ni Wayan Apriani dan Ni Komang Aryani, “Moderasi Beragama,” Kalangwan Jurnal
Pendidikan Agama, Bahasa dan Sastra 12, no. 1 (31 Maret 2022): 34-45,

Patton author. Michael Quinn, Qualitative research & evaluation methods:
integrating theory and practice (SAGE Publications Ltd STM, 2015).

R], Peta Jalan (Roadmap) Penguatan Moderasi Beragama Tahun 2020-2024.

S Ahmad, “Integrating religious moderation in school curriculum: A case study of
[slamic education in Malaysia,” Journal of Education and Learning 7, no. 1
(2018): 48-57.

S Hasanah dan W. P Sari, “Evaluasi pembelajaran agama Islam berbasis moderasi
beragama di sekolah Dasar Negeri 14 Sawah Besar,” Jurnal Al-Tanzim: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam 4, no. 1 (2021): 35-46.

Sumarto, “Implementasi Program Moderasi Beragama Kementerian Agama Ri.”

Tim Kelompok Kerja Moderasi Beragama Kementerian Agama RI, Peta Jalan
(Roadmap) Penguatan Moderasi Beragama Tahun 2020-2024 (Jakarta:
Kementerian Agama RI, 2020).

Usfiyatul Marfu’ah dkk., “Institusionalisasi Nilai Toleransi Di Perguruan Tinggi;
Refleksi Atas Rumah Moderasi,” dalam Prosiding Muktamar Pemikiran
Dosen Pmii, vol. 1, 2021, 249-58.

W Hefni, “Moderasi Beragama dalam Ruang Digital: Studi Pengarusutamaan
Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri,” Jurnal

Bimas Islam 13, no. 1 (2020).

62



