ITQAN: Jurnal limu-ilmu Kependidikan
Vol. 15, No. 2 (2024), pp. 219-233
PISSN: 2086-7018 | eISSN: 2614-4654

I T —e WF https://ejurnal.iainlhokseumawe.ac.id/index.php/itgan

Received: 2023-10-23, Received in revised form: 2024-10-14, Accepted: 2024-12-31

Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam
Menangkal Paham Radikalisme di Lingkungan Santri

Muhammad Salim'¥, M. Abzar Durase?, Khojir Khojir3
L23Universitas Islam Negeri Aji Muhammad Idris Samarinda

e-mail: *muhammad16salim@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.47766/itqan.v15i2.2010

ABSTRACT

Religious radicalism remains a significant challenge for Islamic education
institutions, including pesantren (Islamic boarding schools). This study
explores the de-radicalization strategies employed by Pesantren Al-Mujahidin
in Samarinda to prevent radical ideologies among santri (students). A
qualitative approach with a case study design was adopted. Data were
collected through in-depth interviews, participatory observation, and
document analysis, and were subsequently analyzed thematically. The
findings reveal three key strategies: (1) the internalization of national values
through the Tausiah Kebangsaan (national sermon) program, (2) the
reinforcement of Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja) ideology to foster a
moderate and inclusive religious mindset, and (3) the preservation of
Nusantara Islamic traditions as a culturally rooted approach. These efforts are
reinforced by the leadership of the kiai (Islamic clerics), the continuity of
religious traditions, and the availability of educational infrastructure.
However, the pesantren faces several challenges, including limited human
resources, the lack of integration between the de-radicalization efforts and the
formal curriculum, and resistance from external actors. The study suggests
that pesantren possess strategic potential as agents of culture-based de-
radicalization. Therefore, it is recommended to enhance institutional capacity,
improve the competencies of religious educators, and develop pesantren-
based nationalism modules as part of broader national Islamic education
policies.

Keywords: Pesantren Deradicalization Strategy, Radicalism, Santri

Copyright Holder: © Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir (2024)
This is an open-access article under the CC-BY-SA License

ABSTRAK

Radikalisme keagamaan menjadi tantangan serius bagi pendidikan Islam,
termasuk pesantren. Penelitian ini bertujuan mengkaji strategi deradikalisasi
yang diterapkan oleh Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam menangkal
paham radikal di kalangan santri. Metode yang digunakan adalah pendekatan
kualitatif dengan desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui wawancara

219


mailto:muhammad16salim@gmail.com
https://doi.org/10.47766/itqan.v15i2.2010
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 ITQAN: Jurnal IImu-ilmu Kependidikan
Vol. 15, No. 2 (2024)

mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi, kemudian dianalisis
secara tematik. Hasil penelitian menunjukkan tiga strategi utama: (1)
internalisasi nilai kebangsaan melalui program "Tausiah Kebangsaan', (2)
penguatan ideologi Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) untuk membentuk
sikap keberagamaan moderat dan inklusif, serta (3) pelestarian tradisi Islam
Nusantara sebagai pendekatan kultural. Strategi ini didukung oleh peran kiai,
keberlanjutan tradisi keagamaan, dan infrastruktur pendidikan. Tantangan
yang dihadapi mencakup keterbatasan SDM, belum terintegrasinya program
dalam  kurikulum  formal, serta resistensi dari pihak luar.
Implikasinya, pesantren memiliki potensi strategis sebagai agen deradikalisasi
berbasis budaya lokal. Oleh karena itu, direkomendasikan penguatan
kelembagaan, peningkatan kapasitas guru agama, dan pengembangan modul
nasionalisme berbasis pesantren sebagai bagian dari kebijakan pendidikan
Islam nasional.

Kata kunci: Strategi Deradikalisasi Pesantren, Paham Radikalisme, Santri

PENDAHULUAN

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang
telah memberikan kontribusi signifikan dalam mencetak generasi Muslim yang
berilmu, berakhlak mulia, serta memiliki komitmen kebangsaan yang kuat. Sejak
masa kolonial, pesantren telah memainkan peran strategis sebagai pusat
pembinaan intelektual dan spiritual umat, berlandaskan pada nilai-nilai
Ahlussunnah wal Jama’ah. Lembaga ini tidak hanya menjadi benteng moral
masyarakat, tetapi juga berkontribusi dalam perjuangan kemerdekaan dan
pembangunan bangsa (Widjaja, dkk., 2022). Tokoh-tokoh nasional seperti KH.
Hasyim Asy’ari—pendiri Pesantren Tebuireng—dan KH. Abdurrahman
Wahid —mantan presiden RI yang dikenal sebagai simbol pluralisme—
merupakan representasi nyata peran pesantren dalam sejarah bangsa (Nasikhin,
dkk., 2022; Islami, dkk., 2023).

Namun demikian, dalam dua dekade terakhir, muncul kekhawatiran
terhadap penyalahgunaan pesantren oleh sebagian kelompok untuk
menyebarkan paham radikalisme keagamaan. Beberapa kasus terorisme yang
melibatkan alumni dari pesantren tertentu, seperti Pondok Al-Mukmin Ngruki
dan Pondok Al-Islam Lamongan, telah menimbulkan generalisasi negatif bahwa
pesantren menjadi lahan subur bagi berkembangnya ideologi ekstrem
(Hidayatullah, 2021). Akibatnya, sebagian masyarakat, baik di tingkat nasional
maupun internasional, mulai mencurigai pesantren sebagai potensi ancaman
terhadap stabilitas keamanan, meskipun kenyataannya hanya segelintir oknum
yang menyimpang dari nilai-nilai luhur pendidikan Islam (Rohimah, 2019).

Pemerintah Indonesia melalui Badan Nasional Penanggulangan Terorisme
(BNPT) telah menggagas berbagai program deradikalisasi. Namun program-



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme

di Lingkungan Santri 221

program tersebut lebih menitikberatkan pada pendekatan kuratif, yakni
penanganan individu pasca terpapar radikalisme, dan belum sepenuhnya
menyentuh aspek preventif, terutama dalam lingkungan pendidikan (BNPT,
2024). Padahal, data menunjukkan bahwa kelompok ekstremis kerap menyasar
generasi muda, termasuk santri, yang memiliki semangat tinggi namun belum
matang secara ideologis (Tambak, 2021).

Dalam konteks ini, pesantren justru memiliki potensi besar sebagai aktor
utama dalam gerakan kontra-radikalisme, melalui pendekatan pendidikan yang
berwawasan moderasi, toleransi, dan kebangsaan. Pesantren Al-Mujahidin di
Kota Samarinda, Kalimantan Timur, menjadi contoh pesantren yang secara aktif
mengembangkan strategi pendidikan untuk membentengi para santri dari
pengaruh paham radikal. Strategi ini diwujudkan melalui integrasi nilai-nilai
Islam moderat ke dalam kurikulum pesantren, penguatan materi Aswaja dan ke-
NU-an, pembelajaran tafaqquh fiddin, halagah kitab kuning, serta penanaman
nilai nasionalisme melalui kegiatan seperti Tausiah Kebangsaan.

Pendekatan pendidikan yang diterapkan tidak terbatas pada ranah formal-
instruksional, melainkan diarahkan pada pembentukan nalar kritis santri
terhadap berbagai bentuk ekstremisme agama. Nilai-nilai Islam rahmatan lil
‘alamin, kecintaan terhadap tanah air (hubbul wathan), serta semangat
kebangsaan ditanamkan secara sistematis melalui pembiasaan budaya pesantren
yang humanis dan dialogis (Ibda dan Wijanarko, 2021). Sebagai lembaga yang
berafiliasi dengan Nahdlatul Ulama (NU), Pesantren Al-Mujahidin memiliki
fondasi teologis yang kuat dalam menolak radikalisme keagamaan melalui
prinsip-prinsip tawassuth (moderat), tasamuh (toleran), dan tawazun (seimbang).

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini dirancang untuk
menjawab pertanyaan utama: Bagaimana strategi pendidikan yang diterapkan
oleh Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam menangkal paham radikalisme
di kalangan santri? Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan dan
menganalisis secara komprehensif upaya-upaya pendidikan pesantren dalam
membangun ketahanan ideologis santri terhadap paham ekstrem. Penelitian ini
juga bertujuan untuk memperkuat narasi akademik bahwa pesantren bukanlah
sumber radikalisme, melainkan garda terdepan dalam menjaga keutuhan
Negara Kesatuan Republik Indonesia dari ancaman ideologi keagamaan
transnasional yang destruktif.



222 ITQAN: Jurnal IImu-ilmu Kependidikan
Vol. 15, No. 2 (2024)

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus
(case study). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk
mengeksplorasi secara mendalam strategi dan praktik pendidikan di Pesantren
Al-Mujahidin Samarinda dalam menangkal paham radikalisme di kalangan
santri, dengan mempertimbangkan konteks sosial, budaya, dan keagamaan yang
melatarbelakanginya (Creswell & Creswell, 2017). Studi kasus relevan
diterapkan untuk meneliti fenomena kontemporer dalam konteks kehidupan
nyata, khususnya ketika batas antara fenomena dan konteksnya tidak dapat
ditentukan secara tegas (Yin, 2015).

Lokasi penelitian ditetapkan di Pesantren Al-Mujahidin, Kota Samarinda,
Kalimantan Timur. Lokasi ini dipilih karena pesantren tersebut dikenal aktif
dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang berwawasan
kebangsaan dan moderasi beragama. Informan penelitian terdiri atas pengasuh
dan pimpinan pesantren, para ustaz dan ustazah, santri senior, serta pengurus
yayasan yang membidangi kurikulum. Pemilihan informan dilakukan dengan
teknik purposive sampling, yaitu memilih individu yang dianggap memiliki
pengetahuan dan keterlibatan langsung dalam wupaya pendidikan anti-
radikalisme (Sugiyono, 2020).

Data yang dikumpulkan terdiri dari: 1) Data primer, yaitu hasil wawancara
mendalam, observasi langsung, dan partisipasi lapangan. 2) Data sekunder,
berupa dokumen kurikulum pesantren, panduan ke-NU-an, laporan kegiatan
pesantren, serta kajian literatur ilmiah tentang radikalisme dan pendidikan Islam
moderat.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui beberapa metode berikut:

1. Wawancara mendalam (in-depth interview); digunakan untuk memperoleh
informasi dari informan kunci mengenai strategi pendidikan, materi
keaswajaan, dan pendekatan kurikuler yang digunakan untuk menangkal
paham radikal. Teknik ini memungkinkan penggalian makna dan persepsi
dari perspektif internal lembaga (Miles, Huberman & Saldana, 2014).

2. Observasi partisipatif; peneliti terlibat langsung dalam mengamati aktivitas
pembelajaran, halagah kitab kuning, kegiatan keaswajaan, serta tausiah
kebangsaan. Observasi dilakukan untuk menangkap dinamika sosial dan
budaya pesantren yang tidak dapat dijangkau hanya melalui wawancara
(Spradley, 2016).

3. Studi dokumentasi; meliputi analisis terhadap dokumen kurikulum, modul
ke-NU-an, catatan kegiatan nasionalisme, serta arsip internal pesantren
yang berkaitan dengan program deradikalisasi.



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme

di Lingkungan Santri 223

Analisis data dilakukan dengan menggunakan model interaktif Miles,
Huberman, dan Saldafia (2014), yang terdiri atas tiga tahap: 1) Kondensasi data,
yaitu memilih, mempemfokuskan, menyederhanakan, dan mentransformasi
data dari wawancara, observasi, dan dokumentasi menjadi bentuk yang lebih
terorganisasi dan bermakna. 2) Penyajian data, berupa narasi tematik dan
matriks analitis. 3) Penarikan kesimpulan dan verifikasi, dilakukan melalui
identifikasi pola, tema, dan hubungan antar data yang divalidasi dengan proses
triangulasi.

Untuk menjamin validitas dan reliabilitas data, peneliti menerapkan teknik
triangulasi (Lincoln & Guba, 1985), vyaitu: 1) Triangulasi sumber,
membandingkan informasi dari pengasuh, guru, dan santri. 2) Triangulasi
teknik, memadukan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi. 3) Member
check, dengan mengkonfirmasi kembali temuan kepada informan kunci guna
memastikan akurasi data.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Peran Pesantren dalam Pencegahan Paham Radikalisme

Pesantren sebagai institusi pendidikan Islam memiliki peran strategis
dalam menangkal penyebaran paham radikalisme, khususnya di tengah
meningkatnya penyebaran ideologi transnasional yang tidak selaras dengan
konteks keindonesiaan. Berdasarkan hasil observasi, wawancara, dan
dokumentasi di Pondok Pesantren Al Mujahidin Samarinda, ditemukan bahwa
pencegahan paham radikalisme dilakukan melalui dua pendekatan utama: (1)
Internalisasi nilai-nilai kebangsaan melalui program “Tausiah Kebangsaan” dan
(2) Penguatan doktrin Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) sebagai basis ideologi
keislaman pesantren, (3) Penguatan Tradisi Islam Nusantara sebagai Upaya
Deradikalisasi Kultural

a. Internalisasi Nilai Kebangsaan melalui “Tausiah Kebangsaan” sebagai
Strategi Preventif Radikalisme

Salah satu strategi kunci Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam
menangkal paham radikal di kalangan santri adalah melalui program “Tausiah
Kebangsaan”. Program ini dirancang sebagai wahana sistematis untuk
menginternalisasi  nilai-nilai kebangsaan dan memperkuat identitas
keindonesiaan santri melalui pendekatan religius yang moderat dan kontekstual.

Disampaikan secara rutin oleh pengasuh pesantren, KH. Abdul Rasyid,
serta ustaz senior pada momen-momen strategis seperti Hari Santri, Maulid
Nabi, dan Hari Kemerdekaan, tausiah ini menanamkan kesadaran bahwa cinta
tanah air (hubbul wathan) merupakan bagian integral dari ajaran Islam.



224 ITQAN: Jurnal IImu-ilmu Kependidikan
Vol. 15, No. 2 (2024)

Pesantren menekankan bahwa nilai-nilai Pancasila tidak bertentangan dengan
Islam, tetapi justru merupakan wujud nyata dari maqashid al-syari’ah yang
menjunjung keadilan sosial, persatuan, dan kemaslahatan umat.

Materi yang disampaikan dalam Tausiah Kebangsaan mencakup:

1) Sejarah perjuangan santri dalam kemerdekaan Indonesia, seperti
peristiwa Resolusi Jihad 1945 oleh KH. Hasyim Asy’ari.

2) Peran pesantren dalam menjaga keutuhan NKRI dari infiltrasi ideologi
transnasional yang destruktif.

3) Pemahaman Islam Ahlussunnah wal Jama’ah an-Nahdliyyah yang
moderat, toleran (tasamuh), seimbang (tawazun), dan inklusif.

Pendekatan ini bukan hanya bersifat informatif, tetapi juga edukatif dan
transformatif. Santri diajak berpikir kritis dan reflektif melalui narasi-narasi
sejarah, argumentasi keislaman, dan analogi kehidupan sosial, sehingga mereka
mampu membedakan antara ajaran Islam yang otentik dengan doktrin radikal
yang manipulatif.

Namun, hasil observasi menunjukkan bahwa pelaksanaan tausiah ini
masih bersifat insidental dan belum sepenuhnya terintegrasi dalam kurikulum
formal. Keterbatasan sumber daya manusia dan belum adanya modul ajar
tematik tentang nasionalisme menjadi tantangan tersendiri. Oleh karena itu,
perlu adanya penguatan kelembagaan agar program ini menjadi bagian
permanen dari kurikulum preventif radikalisme berbasis pesantren.

Program “Tausiah Kebangsaan” dapat dilihat sebagai bentuk internalisasi
nilai, yang menurut teori value internalization (Lickona, 2019) terjadi ketika nilai-
nilai eksternal diterima, dimaknai, dan dihayati secara personal oleh individu
hingga menjadi bagian dari sistem keyakinan dan sikapnya. Dalam konteks
pesantren, proses internalisasi ini tidak hanya dilakukan melalui transfer
pengetahuan (kognitif), tetapi juga dengan pendekatan afektif dan spiritual,
yang sangat cocok dengan pendekatan religius yang moderat seperti yang
dilakukan oleh KH. Abdul Rasyid.

Lickona (2019) menekankan pentingnya pendidikan karakter berbasis nilai,
termasuk nilai kebangsaan, yang tidak hanya diajarkan tetapi juga ditanamkan
melalui keteladanan, narasi historis, dan pemaknaan spiritual. Hal ini sejalan
dengan metode tausiah kebangsaan, yang menekankan kisah perjuangan santri
dan nilai-nilai Islam yang sejalan dengan nasionalisme.

Program ini juga memperkuat narasi keislaman bahwa cinta tanah air
adalah bagian dari iman (hubbul watan minal iman), sebuah prinsip yang sudah
sejak lama menjadi doktrin kultural Nahdlatul Ulama. Dalam pendekatan
magqashid al-syari’ah, konsep perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa
(hifz al-nafs), dan negara (hifz al-watan) dianggap sebagai tujuan syariat. Dengan



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme

di Lingkungan Santri 225

demikian, penguatan identitas kebangsaan melalui nilai-nilai Islam bukan hanya
relevan tetapi juga memiliki landasan teologis yang kuat (Auda, 2008).

Temuan ini sejalan dengan Muhtarom dkk. (2020), yang menyebutkan
bahwa pesantren memiliki posisi strategis dalam menangkal radikalisme melalui
penguatan moderasi beragama dan pendidikan kebangsaan. Penelitian oleh
Primarni dan Aminah (2023) juga menekankan bahwa pendekatan ideologis
yang mengintegrasikan nasionalisme dan Islam moderat efektif dalam
membendung radikalisme berbasis agama, apalagi bila disampaikan secara
kultural dan komunikatif.

b. Penguatan Ideologi Ahlussunnah wal Jamaah sebagai Basis Pencegahan

Radikalisme

Strategi penting yang diterapkan oleh Pesantren Al-Mujahidin Samarinda
dalam menangkal paham radikal adalah penguatan ideologi Ahlussunnah wal
Jama’ah (Aswaja) sebagai dasar keagamaan santri. Aswaja, yang berlandaskan
pada ajaran moderasi, keseimbangan, dan toleransi, dijadikan sebagai pondasi
utama dalam membentuk cara pandang dan sikap keberagamaan yang inklusif
dan rahmatan lil ‘alamin.

Penguatan nilai-nilai Aswaja ini dilakukan melalui beberapa pendekatan,
yakni:

1) Integrasi materi Aswaja ke dalam kurikulum diniyah, khususnya pada
jenjang Tsanawiyah dan Aliyah, dengan fokus pada prinsip tawassut
(moderat), tawazun (seimbang), dan tasamuh (toleran).

2) Pelaksanaan kajian rutin kitab kuning yang bersumber dari ulama-ulama
otoritatif Aswaja seperti Imam al-Ghazali, Imam Nawawi, dan Syekh
Nawawi al-Bantani.

3) Pembiasaan tradisi keagamaan khas pesantren, seperti tahlilan, yasinan,
maulidan, dan zikir berjamaah, yang bertujuan membentuk kebersamaan
(jamaah) dan menanamkan rasa cinta terhadap tradisi keislaman yang
damai dan kontekstual.

Pemahaman terhadap ideologi Aswaja secara mendalam berfungsi sebagai
filter ideologis bagi santri agar tidak mudah terpapar doktrin keagamaan yang
ekstrem dan eksklusif. Dalam wawancara dengan salah satu ustaz senior,
ditegaskan bahwa nilai “jamaah” dalam Aswaja tidak hanya bermakna
struktural, tetapi juga mengandung nilai spiritual dan sosiologis, yakni menjaga
persatuan umat serta menolak segala bentuk perpecahan (tafriq) dan pengkafiran

(takfiri).



226 ITQAN: Jurnal IImu-ilmu Kependidikan
Vol. 15, No. 2 (2024)

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Imam Abdul Qahir al-Baghdadi
dalam al-Farq bain al-Firag, yang menolak sikap radikal dalam mengkafirkan
sesama Muslim dan mengedepankan prinsip persatuan. Pesantren Al-Mujahidin
menjadikan pemikiran tersebut sebagai rujukan penting dalam membentuk
pemahaman keberagamaan santri yang kokoh namun terbuka terhadap
perbedaan.

Dalam konteks negara-bangsa Indonesia, pesantren juga mengajarkan
bahwa sistem kepemimpinan tidak harus berbentuk khilafah, tetapi bisa
berwujud negara republik sebagaimana yang dijalankan Indonesia saat ini. Hal
ini ditekankan melalui adagium pesantren yang berbunyi: “La dina illa bi
jama’atin, wa la jama’ata illa bi imamatin, wa la imamata illa bi imamin” (Tiada agama
tanpa jamaah, tiada jamaah tanpa imam, dan tiada imam tanpa kepemimpinan).

Temuan ini sejalan dengan konsep religious counter-narrative dalam teori
deradikalisasi (Koehler, 2017), yang menekankan pentingnya penyediaan narasi
alternatif terhadap ideologi radikal. Ideologi Aswaja yang menekankan tawassut
(moderat), tawazun (seimbang), dan tasamuh (toleran) berfungsi sebagai kontra-
wacana terhadap paham radikalisme yang eksklusif dan intoleran.

Sebagaimana dijelaskan oleh John Horgan (2008) dalam The Psychology of
Terrorism, salah satu faktor utama yang menyebabkan seseorang terpapar
radikalisme adalah kekosongan ideologis atau pencarian makna spiritual yang
tidak diarahkan secara benar. Dengan demikian, penanaman nilai-nilai Aswaja
berperan penting dalam mengisi ruang spiritual dan intelektual santri dengan
ajaran yang kontekstual dan damai.

Temuan ini juga diperkuat oleh penelitian Zainul Milal Bizawie (2016)
dalam karyanya “Masterpiece Islam Nusantara: Sanad dan Jejaring Ulama-Santri”,
yang menegaskan bahwa ideologi Aswaja di pesantren merupakan benteng
ideologis dalam menangkal paham keislaman transnasional yang radikal.
Pesantren memposisikan Aswaja sebagai warisan ulama Nusantara yang
menjaga harmoni antara Islam dan budaya lokal, termasuk sistem negara
nasional.

Penelitian Saputra dkk. (2021) uga menunjukkan bahwa penguatan
pemahaman Aswaja melalui kurikulum diniyah dan praktik tradisi pesantren
seperti tahlilan dan yasinan secara signifikan berkontribusi pada pembentukan
sikap keberagamaan yang damai dan inklusif di kalangan santri. Pemahaman
mendalam terhadap ajaran Aswaja berfungsi sebagai penghalang ideologis bagi
santri. Dalam hal ini, pesantren membangun identitas santri sebagai bagian dari
umat Islam Indonesia yang moderat, bukan sebagai bagian dari kelompok
eksklusif transnasional.

c. Penguatan Tradisi Islam Nusantara sebagai Upaya Deradikalisasi Kultural



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme

di Lingkungan Santri 227

Strategi ketiga yang diterapkan oleh Pesantren Al-Mujahidin Samarinda
dalam menangkal paham radikal adalah melalui penguatan tradisi Islam
Nusantara sebagai pendekatan kultural. Tradisi keagamaan seperti tahlilan,
yasinan, haul, shalawatan, dan maulidan yang rutin dilakukan di pesantren
bukan hanya merupakan ekspresi spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai sarana
penguatan nilai-nilai sosial, kebudayaan, dan spiritualitas yang khas Indonesia.

Tradisi Islam Nusantara ini berakar pada pemahaman Islam yang
kontekstual, ramah, dan toleran terhadap budaya lokal, sehingga menjadi
benteng kultural terhadap penyebaran paham-paham keagamaan transnasional
yang eksklusif dan radikal. Di Pesantren Al-Mujahidin, pelestarian tradisi ini
diajarkan secara sistematis dan diwariskan secara turun-temurun, menjadi
bagian dari kurikulum tak tertulis yang melekat dalam keseharian santri.

Kelompok-kelompok radikal sering kali menolak tradisi ini dengan alasan
bahwa ia mengandung unsur bid’ah. Namun, pesantren justru memosisikannya
sebagai warisan Islam yang telah berbaur dengan kearifan lokal dan berfungsi
sebagai peneguh identitas keislaman yang moderat dan beradab. Dalam
praktiknya, kegiatan seperti tahlilan dan haul tidak hanya menumbuhkan rasa
cinta kepada ulama dan leluhur, tetapi juga memperkuat rasa kebersamaan dan
solidaritas sosial antarwarga pesantren maupun masyarakat sekitar.

Tradisi Islam Nusantara di Pesantren Al-Mujahidin juga menjadi media
dakwah kultural yang efektif, karena mampu menyampaikan nilai-nilai Islam
melalui pendekatan yang halus, emosional, dan membumi. Hal ini menjadi
kontra narasi terhadap dakwah radikal yang cenderung mengedepankan
konfrontasi dan penolakan terhadap budaya lokal. Santri tidak hanya diajarkan
untuk memahami makna ritual tersebut, tetapi juga untuk menginternalisasikan
nilai-nilainya dalam kehidupan sehari-hari, seperti menghormati perbedaan,
menjaga harmoni, dan menghindari klaim kebenaran tunggal.

Dengan mengakar kuat pada tradisi Islam Nusantara, Pesantren Al-
Mujahidin menjalankan strategi deradikalisasi kultural yang tidak hanya
mencegah penyebaran ideologi radikal, tetapi juga membangun basis kultural
yang kokoh bagi terbentuknya karakter santri yang inklusif, nasionalis, dan
berwawasan kebudayaan.

Strategi Pesantren Al-Mujahidin dalam memperkuat tradisi Islam
Nusantara sebagai pendekatan deradikalisasi kultural selaras dengan gagasan
dalam kajian cultural counter-radicalization (Rabasa et al, 2010) yang
menyebutkan bahwa resistensi terhadap radikalisme bisa diperkuat melalui
pendekatan budaya lokal yang hidup dalam masyarakat. Tradisi seperti tahlilan,
yasinan, haul, dan maulidan adalah bentuk inkulturasi Islam dengan budaya lokal,



228 ITQAN: Jurnal IImu-ilmu Kependidikan
Vol. 15, No. 2 (2024)

yang telah terbukti membangun kohesi sosial dan mencegah penyebaran
ideologi transnasional yang keras dan tidak toleran.

Temuan ini menguatkan konsep 'Islam sebagai agama yang
bertransformasi secara kultural", sebagaimana dijelaskan oleh Geertz (1973)
dalam penelitiannya bahwa ekspresi keagamaan masyarakat Muslim Indonesia
tidak terlepas dari warisan budaya lokal yang kaya. Dalam kerangka ini, tradisi
Islam Nusantara adalah bentuk adaptasi kreatif Islam dalam konteks
kebudayaan Indonesia. Dalam narasi tentang Islam Nusantara, ada penekanan
pentingnya mempertahankan tradisi lokal Islam yang damai dan moderat,
sebagai bagian dari upaya menjaga Islam dari infiltrasi ideologi kekerasan dan
puritanisme radikal yang sering tidak menghargai konteks lokal.

Penguatan tradisi lokal seperti tahlilan dan haul menjadi kontra-narasi
efektif terhadap dakwah radikal yang konfrontatif, sejalan dengan hasil studi
Isnawan (2018) yang menyebutkan bahwa radikalisasi sering terjadi ketika
seseorang merasa tercerabut dari tradisi dan akar budayanya. Dalam hal ini,
pesantren berperan sebagai agen transmisi budaya Islam yang damai, bukan sekadar
institusi pendidikan. Kelompok-kelompok radikal seperti Salafi-Wahabi
seringkali menuduh tradisi-tradisi tersebut sebagai bid'ah, namun seperti
dijelaskan oleh Bahar dan Harnadi (2021) dalam penelitiannya, tuduhan tersebut
justru berfungsi sebagai pemicu konflik dan polarisasi, bukan solusi.

Strategi deradikalisasi berbasis tradisi Islam Nusantara seperti yang
diterapkan oleh Pesantren Al-Mujahidin juga sejalan dengan rekomendasi BNPT
(Badan Nasional Penanggulangan Terorisme), yang sejak 2016 mengembangkan
program deradikalisasi berbasis lokalitas dan kearifan budaya, sebagai bentuk
perlawanan terhadap ideologi kekerasan. BNPT menyebut bahwa pesantren
tradisional merupakan salah satu benteng ideologis yang paling efektif karena
santri tidak hanya dididik secara intelektual tetapi juga dikulturkan secara
kultural.

2. Faktor Pendukung dan Penghambat Strategi Deradikalisasi di Pesantren
Al-Mujahidin Samarinda
Dalam upaya menangkal paham radikal di lingkungan santri, Pesantren
Al-Mujahidin Samarinda menghadapi dinamika yang melibatkan berbagai
faktor pendukung maupun penghambat. Pemahaman terhadap faktor-faktor ini
menjadi penting sebagai pijakan evaluatif dan pengembangan strategi
deradikalisasi yang lebih efektif dan berkelanjutan.



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme

di Lingkungan Santri 229

a. Faktor Pendukung

Beberapa faktor utama yang memperkuat implementasi strategi

pendidikan anti-radikalisme di Pesantren Al-Mujahidin Samarinda antara lain:

1)

Kehadiran kiai dan ustadz berwawasan moderat menjadi kekuatan utama
dalam pencegahan paham radikal di lingkungan pesantren. Hal ini selaras
dengan temuan Horgan (2008) yang menekankan pentingnya otoritas
agama lokal dalam membentuk keyakinan dan nilai-nilai keagamaan
santri. Kiai moderat berperan sebagai agent of change yang tidak hanya
menyampaikan ajaran agama secara damai, tetapi juga menjadi panutan
dalam menginternalisasi nilai toleransi. Auda (2008) menegaskan bahwa
pendekatan magqashid syariah sangat bergantung pada figur otoritatif
yang mampu menafsirkan Islam dalam kerangka maslahat publik,
termasuk dalam konteks mencegah kekerasan atas nama agama.

Tradisi Aswaja dan Islam Nusantara yang diadopsi pesantren
menciptakan benteng ideologis yang kuat terhadap radikalisme. Ini sesuai
dengan pandangan Geertz (1973) tentang pentingnya tradisi keagamaan
lokal dalam membentuk identitas keagamaan yang moderat di
masyarakat Indonesia. Bizawie (2016) juga menekankan bahwa
keterikatan pesantren dengan NU telah lama menjadi strategi kultural
dalam menangkal ekstremisme keagamaan, karena Aswaja mendorong
pendekatan yang inklusif dan toleran terhadap keberagaman.

Dukungan infrastruktur pendidikan yang memadai memungkinkan
proses integrasi kurikulum formal dan pesantren berjalan lebih efektif. Ini
mengacu pada prinsip lingkungan belajar kondusif dalam teori
pendidikan Lickona (1919), yang menekankan bahwa pendidikan
karakter hanya dapat berlangsung optimal dalam suasana fisik dan
psikologis yang mendukung.

Integrasi vertikal antara lembaga formal dan pesantren dalam satu
manajemen memudahkan penyusunan program yang holistik. Salabi
(2021) menyebutkan bahwa pendidikan karakter yang efektif
memerlukan kesinambungan antar-satuan pendidikan dan program yang
saling menguatkan, terutama dalam konteks penguatan nilai-nilai
kebangsaan dan moderasi beragama.



230

ITQAN: Jurnal llmu-ilmu Kependidikan
Vol. 15, No. 2 (2024)

b. Faktor Penghambat

Meskipun memiliki banyak keunggulan, pesantren juga menghadapi

beberapa kendala dalam pelaksanaan strategi deradikalisasi, di antaranya:

1)

Benturan Jadwal antara Pendidikan Formal dan Kepesantrenan;
Ketidakselarasan waktu antara program sekolah formal dan pesantren
mencerminkan kurangnya integrasi sistemik dalam manajemen
kurikulum. Yin (2015) menyatakan bahwa dalam pendidikan berbasis
komunitas, harmoni antarkomponen sistem sangat penting agar
intervensi sosial, termasuk deradikalisasi, bisa efektif dan terukur.
Keterbatasan Sumber Daya Manusia (SDM); Terbatasnya jumlah
pendamping ideologis atau pendakwah moderat memperlemah
intensitas bimbingan. Rabasa et al. (2010) dalam studi RAND
menunjukkan bahwa keberhasilan program deradikalisasi sangat
tergantung pada ketersediaan fasilitator yang kompeten dan memiliki
kedekatan kultural serta ideologis dengan sasaran program.

Tingginya Beban Aktivitas Santri; Beban yang berlebihan dapat
menurunkan efektivitas program deradikalisasi yang membutuhkan
ruang refleksi dan dialog. Sejalan dengan pandangan Durkheim (2016)
bahwa pendidikan agama perlu memberikan ruang internalisasi, bukan
sekadar transmisi pengetahuan.

Keterbatasan Dana Operasional; Ketiadaan pendanaan stabil berdampak
pada kelangsungan program pembinaan ideologi. Rachmawati (2022)
menyoroti bahwa banyak pesantren mengalami kesulitan dalam
konsistensi program deradikalisasi karena keterbatasan finansial yang
menghambat pelatihan guru, pembelian bahan ajar, atau pelaksanaan
kegiatan preventif secara berkelanjutan.

KESIMPULAN

Pesantren Al-Mujahidin Samarinda memiliki peran strategis dalam

pencegahan dan deradikalisasi paham radikalisme di kalangan santri. Melalui

pendekatan ideologis, kultural, dan nasionalistik, pesantren ini membangun

sistem ketahanan ideologis yang kokoh berbasis ajaran Islam moderat.

1.

2.

Tiga strategi utama yang diterapkan mencakup:
Internalisasi nilai kebangsaan melalui program Tausiah Kebangsaan yang
menanamkan semangat nasionalisme berbasis nilai-nilai Islam, meski
belum terintegrasi secara penuh dalam kurikulum formal.
Penguatan doktrin Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) sebagai landasan
keagamaan pesantren, yang diinternalisasi melalui kurikulum, kajian



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme

di Lingkungan Santri 231

kitab kuning, serta praktik keagamaan yang bersifat moderat, toleran, dan
inklusif.

3. Pelestarian dan penguatan tradisi Islam Nusantara sebagai strategi
deradikalisasi kultural yang efektif, menanamkan cinta terhadap budaya
lokal, ulama, dan nilai sosial Islam yang damai.

Upaya-upaya ini didukung oleh keberadaan figur kiai dan ustadz yang
berpemikiran moderat serta keterikatan kultural-struktural pesantren dengan
Nahdlatul Ulama, yang memperkuat fondasi keagamaan berbasis Aswaja.
Namun demikian, implementasi strategi masih menghadapi tantangan seperti
keterbatasan sumber daya manusia dan belum adanya kurikulum tematik
khusus tentang nasionalisme.

Secara keseluruhan, Pesantren Al-Mujahidin menunjukkan bahwa
pesantren bukan hanya pusat pendidikan agama, tetapi juga menjadi benteng
utama dalam menjaga keutuhan NKRI dari infiltrasi ideologi radikal melalui
pendekatan edukatif, ideologis, dan kultural yang terstruktur dan kontekstual.

DAFTAR PUSTAKA

Auda, ]. (2008). Magqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach. London: The International Institute of Islamic Thought (IIIT).

Bahar, M. S., Harnadji, D. (2021). “Merumuskan Islam Nusantara Sebagai Sebuah
Pendekatan dan Menakar Posisinya Sebagai Kontra Narasi Benturan
Peradaban”. The Sociology of Islam 4 (2):147-66.
https:/ /doi.org/10.15642/isi.2021.4.2.147-166.

Bizawie, Z. M. (2016). Masterpiece Islam Nusantara: Sanad dan Jejaring Ulama-Santri
(1830-1945). Jakarta: Pustaka Compass.
BNPT. (2024). Laporn Rencana Aksi Nasional Pencegahan dan Penanggulangan
Ekstremisme (RAN PE) 2024. BNPT.
Creswell, ]. W., & Creswell, J. D. (2017). Research Design: Qualitative, Quantitative,
and Mixed Methods Approaches. Sage publications.

Durkheim, E. (2016). The Elementary Forms of Religious Life. In Social Theory Re-
wired (pp. 52-67). Routledge.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures (Vol. 5019). Basic Books.

Hidayatullah, S. (2021). Doktrin dan Pemahaman Keagamaan di Pesantren. UGM

PRESS.

Horgan, J. (2008). From Profiles to Pathways and Roots to Routes: Perspectives
from Psychology on Radicalization into Terrorism. The ANNALS of the
American  Academy of Political and Social Science, 618(1), 80-94.
https:/ /doi.org/10.1177/0002716208317539.

Huberman, M., & J, S. (2014). Qualitative Data Analysis, A Methods Sourcebook.
Terjemahan Tjetjep Rohindi Rohidi (3rd ed.). UI-Press.


https://doi.org/10.15642/jsi.2021.4.2.147-166
https://doi.org/10.1177/0002716208317539

232 ITQAN: Jurnal IImu-ilmu Kependidikan
Vol. 15, No. 2 (2024)

Ibda, H., & Wijanarko, A. G. (2021). Kurikulum Moderasi Beragama Berbasis Nilai-
Nilai Ahlussunnah Waljamaah Annahdliyah. CV. Pilar Nusantara.

Islami, F., Ibrohim, B., Islami, A. (2023). Relasi Agama dan Budaya Bangsa dalam
Gagasan Abdurahman Wahid tentang Pribumisasi Islam. Ulumuddin:
Jurnal IImu-ilmu Keislaman, 13/ 2, 183-198.
https:/ /jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam/article/view/1771.

Isnawan, F. (2018). Program Deradikalisasi Radikalisme dan Terorisme Melalui
Nilai-Nilai Luhur Pancasila. Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial Dan
Budaya, 3(1), 1-28. https:/ /doi.org/10.25217 /jf.v3i1.275

Koehler, D. (2017). Understanding Deradicalization: Methods, Tools and Programs for
Countering Violent Extremism. London: Routledge.

Lickona, T. (2019). Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidik Siswa Menjadi
Pintar dan Baik. (Terj. Lita S) (2nd ed.). Nusa Media.

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic Inquiry. Sage.

Muhtarom, A., Fuad, S., & Latif, T. (2020). Moderasi beragama: konsep, nilai, dan
strategi pengembangannya di pesantren. Yayasan Talibuana Nusantara.

Nasikhin, N., Raaharjo, R., & Nasikhin, N. (2022). Moderasi Beragama Nahdlatul
Ulama dan Muhammadiyah dalam Konsep Islam Nusantara dan Islam
Berkemajuan. Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman, 11(1), 19-34.
https:/ /doi.org/10.35878 /islamicreview.v11i1.371

Primarni, A. dan Aminah, S. (2023). Pendidikan Islam dan Tantangan
Kontemporer: Strategi Mengatasi Radikalisme dan Ekstremisme Melalui
Pendidikan Holistik. Jurnal Dirosah Islamiyah, 6(1), 56-69.
https:/ /doi.org/10.47467/di.v6i1.4937.

Rabasa, A., Pettyjohn, S. L., Ghez, J. ]., & Boucek, C. (2010). Deradicalizing Islamist
Extremists. Santa Monica: RAND Corporation.
https:/ /www.rand.org/pubs/monographs/MG1053.html.

Rachmawati, F. A. (2022). Bring back Terrorist into the Society: How Indonesia
Deradicalize the Terrorist. Semarang State University Undergraduate Law and
Society Review, 2(1), 57-86. https:/ /doi.org/10.15294 /Isr.v2i1.53480.

Rohimah, R. B. (2019). Persepsi Santri tentang Moderasi Islam dan Wawasan
Kebangsaan. Hayula: Indonesian  Journal —of Multidisciplinary  Islamic
Studies, 3(2), 139-156. https:/ /doi.org/10.21009/hayula.003.2.02.

Salabi, A.S. (2021). Pengembangan Lembaga Pendidikan Islam dalam Penguatan
Pendidikan Karakter. Halimi: Journal of Education, 2(1), 69-92.
http:/ /ejournal. kopertais4.or.id /madura/index.php/halimi/article/view
/4947.

Saputra, M. N. A, Mubin, M. N., Abrori, A. M., & Handayani, R. (2021).
Deradikalisasi Paham Radikal di Indonesia: Penguatan Kurikulum
Pendidikan Islam Berbasis Moderasi. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-
Thariqah, 6(2), 282-296. https:/ /doi.org/10.25299/ al-
thariqah.2021.vol6(2).6109.


https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam/article/view/1771
https://doi.org/10.25217/jf.v3i1.275
https://doi.org/10.35878/islamicreview.v11i1.371
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i1.4937
https://www.rand.org/pubs/monographs/MG1053.html
https://doi.org/10.15294/lsr.v2i1.53480
https://doi.org/10.21009/hayula.003.2.02
http://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/halimi/article/view/4947
http://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/halimi/article/view/4947
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2021.vol6(2).6109
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2021.vol6(2).6109

Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme

di Lingkungan Santri 233

Spradley, J. P. (2016). Participant Observation. Waveland Press.
Sugiyono. (2020). Metode Penelitian Kualitatif. Alfabeta.

Tambak, S. (2021). The method of counteracting radicalism in schools: Tracing
the role of Islamic religious education teachers in learning. MIQOT: Jurnal
IImu-ilmu Keislaman, 45(1), 104-126.
http://dx.doi.org/10.30821 / miqot.v45i1.761.

Widjaja, G., Bhattacharya, S., Maarif, M. A., & Aslan, A. (2022). Anti-Radicalism

Islamic Education Strategy in Islamic Boarding Schools. Jurnal Pendidikan
Islam Indonesia, 6(2), 74-85. https:/ /doi.org/10.35316/jpii.v6i2.405.

Yin, R. K. (2015). Studi Kasus Desain dan Metode. Cetakan ke-14, PT. RajaGrafindo
Persada, Jakarta.


http://dx.doi.org/10.30821/miqot.v45i1.761
https://doi.org/10.35316/jpii.v6i2.405

