
 ITQAN: Jurnal Ilmu-ilmu Kependidikan 
Vol. 15, No. 2 (2024), pp. 219-233 

pISSN: 2086-7018 | eISSN: 2614-4654 

https://ejurnal.iainlhokseumawe.ac.id/index.php/itqan 

 

219 

 

Received: 2023-10-23, Received in revised form: 2024-10-14, Accepted: 2024-12-31 
 

Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam 
Menangkal Paham Radikalisme di Lingkungan Santri 
 
Muhammad Salim1*, M. Abzar Durase2, Khojir Khojir3 

1,2,3Universitas Islam Negeri Aji Muhammad Idris Samarinda 

e-mail: *muhammad16salim@gmail.com 

DOI: https://doi.org/10.47766/itqan.v15i2.2010 
  

ABSTRACT 

Religious radicalism remains a significant challenge for Islamic education 
institutions, including pesantren (Islamic boarding schools). This study 
explores the de-radicalization strategies employed by Pesantren Al-Mujahidin 
in Samarinda to prevent radical ideologies among santri (students). A 
qualitative approach with a case study design was adopted. Data were 
collected through in-depth interviews, participatory observation, and 
document analysis, and were subsequently analyzed thematically. The 
findings reveal three key strategies: (1) the internalization of national values 
through the Tausiah Kebangsaan (national sermon) program, (2) the 
reinforcement of Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja) ideology to foster a 
moderate and inclusive religious mindset, and (3) the preservation of 
Nusantara Islamic traditions as a culturally rooted approach. These efforts are 
reinforced by the leadership of the kiai (Islamic clerics), the continuity of 
religious traditions, and the availability of educational infrastructure. 
However, the pesantren faces several challenges, including limited human 
resources, the lack of integration between the de-radicalization efforts and the 
formal curriculum, and resistance from external actors. The study suggests 
that pesantren possess strategic potential as agents of culture-based de-
radicalization. Therefore, it is recommended to enhance institutional capacity, 
improve the competencies of religious educators, and develop pesantren-
based nationalism modules as part of broader national Islamic education 
policies. 

Keywords: Pesantren Deradicalization Strategy, Radicalism, Santri  

Copyright Holder: © Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir (2024) 
This is an open-access article under the CC-BY-SA License 

 

 
ABSTRAK 

Radikalisme keagamaan menjadi tantangan serius bagi pendidikan Islam, 
termasuk pesantren. Penelitian ini bertujuan mengkaji strategi deradikalisasi 
yang diterapkan oleh Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam menangkal 
paham radikal di kalangan santri. Metode yang digunakan adalah pendekatan 
kualitatif dengan desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui wawancara 

mailto:muhammad16salim@gmail.com
https://doi.org/10.47766/itqan.v15i2.2010
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220  ITQAN: Jurnal Ilmu-ilmu Kependidikan 

Vol. 15, No. 2 (2024) 
 

mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi, kemudian dianalisis 
secara tematik. Hasil penelitian menunjukkan tiga strategi utama: (1) 
internalisasi nilai kebangsaan melalui program "Tausiah Kebangsaan", (2) 
penguatan ideologi Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) untuk membentuk 
sikap keberagamaan moderat dan inklusif, serta (3) pelestarian tradisi Islam 
Nusantara sebagai pendekatan kultural. Strategi ini didukung oleh peran kiai, 
keberlanjutan tradisi keagamaan, dan infrastruktur pendidikan. Tantangan 
yang dihadapi mencakup keterbatasan SDM, belum terintegrasinya program 
dalam kurikulum formal, serta resistensi dari pihak luar. 
Implikasinya, pesantren memiliki potensi strategis sebagai agen deradikalisasi 
berbasis budaya lokal. Oleh karena itu, direkomendasikan penguatan 
kelembagaan, peningkatan kapasitas guru agama, dan pengembangan modul 
nasionalisme berbasis pesantren sebagai bagian dari kebijakan pendidikan 
Islam nasional. 

Kata kunci: Strategi Deradikalisasi Pesantren, Paham Radikalisme, Santri 

 

PENDAHULUAN 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang 

telah memberikan kontribusi signifikan dalam mencetak generasi Muslim yang 

berilmu, berakhlak mulia, serta memiliki komitmen kebangsaan yang kuat. Sejak 

masa kolonial, pesantren telah memainkan peran strategis sebagai pusat 

pembinaan intelektual dan spiritual umat, berlandaskan pada nilai-nilai 

Ahlussunnah wal Jama’ah. Lembaga ini tidak hanya menjadi benteng moral 

masyarakat, tetapi juga berkontribusi dalam perjuangan kemerdekaan dan 

pembangunan bangsa (Widjaja, dkk., 2022). Tokoh-tokoh nasional seperti KH. 

Hasyim Asy’ari—pendiri Pesantren Tebuireng—dan KH. Abdurrahman 

Wahid—mantan presiden RI yang dikenal sebagai simbol pluralisme—

merupakan representasi nyata peran pesantren dalam sejarah bangsa (Nasikhin, 

dkk., 2022; Islami, dkk., 2023). 

Namun demikian, dalam dua dekade terakhir, muncul kekhawatiran 

terhadap penyalahgunaan pesantren oleh sebagian kelompok untuk 

menyebarkan paham radikalisme keagamaan. Beberapa kasus terorisme yang 

melibatkan alumni dari pesantren tertentu, seperti Pondok Al-Mukmin Ngruki 

dan Pondok Al-Islam Lamongan, telah menimbulkan generalisasi negatif bahwa 

pesantren menjadi lahan subur bagi berkembangnya ideologi ekstrem 

(Hidayatullah, 2021). Akibatnya, sebagian masyarakat, baik di tingkat nasional 

maupun internasional, mulai mencurigai pesantren sebagai potensi ancaman 

terhadap stabilitas keamanan, meskipun kenyataannya hanya segelintir oknum 

yang menyimpang dari nilai-nilai luhur pendidikan Islam (Rohimah, 2019). 

Pemerintah Indonesia melalui Badan Nasional Penanggulangan Terorisme 

(BNPT) telah menggagas berbagai program deradikalisasi. Namun program-



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir 
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme  

di Lingkungan Santri                              221 

  
program tersebut lebih menitikberatkan pada pendekatan kuratif, yakni 

penanganan individu pasca terpapar radikalisme, dan belum sepenuhnya 

menyentuh aspek preventif, terutama dalam lingkungan pendidikan (BNPT, 

2024). Padahal, data menunjukkan bahwa kelompok ekstremis kerap menyasar 

generasi muda, termasuk santri, yang memiliki semangat tinggi namun belum 

matang secara ideologis (Tambak, 2021). 

Dalam konteks ini, pesantren justru memiliki potensi besar sebagai aktor 

utama dalam gerakan kontra-radikalisme, melalui pendekatan pendidikan yang 

berwawasan moderasi, toleransi, dan kebangsaan. Pesantren Al-Mujahidin di 

Kota Samarinda, Kalimantan Timur, menjadi contoh pesantren yang secara aktif 

mengembangkan strategi pendidikan untuk membentengi para santri dari 

pengaruh paham radikal. Strategi ini diwujudkan melalui integrasi nilai-nilai 

Islam moderat ke dalam kurikulum pesantren, penguatan materi Aswaja dan ke-

NU-an, pembelajaran tafaqquh fiddin, halaqah kitab kuning, serta penanaman 

nilai nasionalisme melalui kegiatan seperti Tausiah Kebangsaan. 

Pendekatan pendidikan yang diterapkan tidak terbatas pada ranah formal-

instruksional, melainkan diarahkan pada pembentukan nalar kritis santri 

terhadap berbagai bentuk ekstremisme agama. Nilai-nilai Islam rahmatan lil 

‘alamin, kecintaan terhadap tanah air (hubbul wathan), serta semangat 

kebangsaan ditanamkan secara sistematis melalui pembiasaan budaya pesantren 

yang humanis dan dialogis (Ibda dan Wijanarko, 2021). Sebagai lembaga yang 

berafiliasi dengan Nahdlatul Ulama (NU), Pesantren Al-Mujahidin memiliki 

fondasi teologis yang kuat dalam menolak radikalisme keagamaan melalui 

prinsip-prinsip tawassuth (moderat), tasamuh (toleran), dan tawazun (seimbang). 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini dirancang untuk 

menjawab pertanyaan utama: Bagaimana strategi pendidikan yang diterapkan 

oleh Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam menangkal paham radikalisme 

di kalangan santri? Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan dan 

menganalisis secara komprehensif upaya-upaya pendidikan pesantren dalam 

membangun ketahanan ideologis santri terhadap paham ekstrem. Penelitian ini 

juga bertujuan untuk memperkuat narasi akademik bahwa pesantren bukanlah 

sumber radikalisme, melainkan garda terdepan dalam menjaga keutuhan 

Negara Kesatuan Republik Indonesia dari ancaman ideologi keagamaan 

transnasional yang destruktif. 

 

 

 

 



222  ITQAN: Jurnal Ilmu-ilmu Kependidikan 

Vol. 15, No. 2 (2024) 
 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus 

(case study). Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk 

mengeksplorasi secara mendalam strategi dan praktik pendidikan di Pesantren 

Al-Mujahidin Samarinda dalam menangkal paham radikalisme di kalangan 

santri, dengan mempertimbangkan konteks sosial, budaya, dan keagamaan yang 

melatarbelakanginya (Creswell & Creswell, 2017). Studi kasus relevan 

diterapkan untuk meneliti fenomena kontemporer dalam konteks kehidupan 

nyata, khususnya ketika batas antara fenomena dan konteksnya tidak dapat 

ditentukan secara tegas (Yin, 2015). 

Lokasi penelitian ditetapkan di Pesantren Al-Mujahidin, Kota Samarinda, 

Kalimantan Timur. Lokasi ini dipilih karena pesantren tersebut dikenal aktif 

dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang berwawasan 

kebangsaan dan moderasi beragama. Informan penelitian terdiri atas pengasuh 

dan pimpinan pesantren, para ustaz dan ustazah, santri senior, serta pengurus 

yayasan yang membidangi kurikulum. Pemilihan informan dilakukan dengan 

teknik purposive sampling, yaitu memilih individu yang dianggap memiliki 

pengetahuan dan keterlibatan langsung dalam upaya pendidikan anti-

radikalisme (Sugiyono, 2020). 

Data yang dikumpulkan terdiri dari: 1) Data primer, yaitu hasil wawancara 

mendalam, observasi langsung, dan partisipasi lapangan. 2) Data sekunder, 

berupa dokumen kurikulum pesantren, panduan ke-NU-an, laporan kegiatan 

pesantren, serta kajian literatur ilmiah tentang radikalisme dan pendidikan Islam 

moderat. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui beberapa metode berikut: 

1. Wawancara mendalam (in-depth interview); digunakan untuk memperoleh 

informasi dari informan kunci mengenai strategi pendidikan, materi 

keaswajaan, dan pendekatan kurikuler yang digunakan untuk menangkal 

paham radikal. Teknik ini memungkinkan penggalian makna dan persepsi 

dari perspektif internal lembaga (Miles, Huberman & Saldana, 2014). 

2. Observasi partisipatif; peneliti terlibat langsung dalam mengamati aktivitas 

pembelajaran, halaqah kitab kuning, kegiatan keaswajaan, serta tausiah 

kebangsaan. Observasi dilakukan untuk menangkap dinamika sosial dan 

budaya pesantren yang tidak dapat dijangkau hanya melalui wawancara 

(Spradley, 2016). 

3. Studi dokumentasi; meliputi analisis terhadap dokumen kurikulum, modul 

ke-NU-an, catatan kegiatan nasionalisme, serta arsip internal pesantren 

yang berkaitan dengan program deradikalisasi. 



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir 
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme  

di Lingkungan Santri                              223 

  
Analisis data dilakukan dengan menggunakan model interaktif Miles, 

Huberman, dan Saldaña (2014), yang terdiri atas tiga tahap: 1) Kondensasi data, 

yaitu memilih, mempemfokuskan, menyederhanakan, dan mentransformasi 

data dari wawancara, observasi, dan dokumentasi menjadi bentuk yang lebih 

terorganisasi dan bermakna. 2) Penyajian data, berupa narasi tematik dan 

matriks analitis. 3) Penarikan kesimpulan dan verifikasi, dilakukan melalui 

identifikasi pola, tema, dan hubungan antar data yang divalidasi dengan proses 

triangulasi. 

Untuk menjamin validitas dan reliabilitas data, peneliti menerapkan teknik 

triangulasi (Lincoln & Guba, 1985), yaitu: 1) Triangulasi sumber, 

membandingkan informasi dari pengasuh, guru, dan santri. 2) Triangulasi 

teknik, memadukan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi. 3) Member 

check, dengan mengkonfirmasi kembali temuan kepada informan kunci guna 

memastikan akurasi data. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Peran Pesantren dalam Pencegahan Paham Radikalisme 

Pesantren sebagai institusi pendidikan Islam memiliki peran strategis 

dalam menangkal penyebaran paham radikalisme, khususnya di tengah 

meningkatnya penyebaran ideologi transnasional yang tidak selaras dengan 

konteks keindonesiaan. Berdasarkan hasil observasi, wawancara, dan 

dokumentasi di Pondok Pesantren Al Mujahidin Samarinda, ditemukan bahwa 

pencegahan paham radikalisme dilakukan melalui dua pendekatan utama: (1) 

Internalisasi nilai-nilai kebangsaan melalui program “Tausiah Kebangsaan” dan 

(2) Penguatan doktrin Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) sebagai basis ideologi 

keislaman pesantren, (3) Penguatan Tradisi Islam Nusantara sebagai Upaya 

Deradikalisasi Kultural 

 

a. Internalisasi Nilai Kebangsaan melalui “Tausiah Kebangsaan” sebagai 

Strategi Preventif Radikalisme 

Salah satu strategi kunci Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam 

menangkal paham radikal di kalangan santri adalah melalui program “Tausiah 

Kebangsaan”. Program ini dirancang sebagai wahana sistematis untuk 

menginternalisasi nilai-nilai kebangsaan dan memperkuat identitas 

keindonesiaan santri melalui pendekatan religius yang moderat dan kontekstual. 

Disampaikan secara rutin oleh pengasuh pesantren, KH. Abdul Rasyid, 

serta ustaz senior pada momen-momen strategis seperti Hari Santri, Maulid 

Nabi, dan Hari Kemerdekaan, tausiah ini menanamkan kesadaran bahwa cinta 

tanah air (hubbul wathan) merupakan bagian integral dari ajaran Islam. 



224  ITQAN: Jurnal Ilmu-ilmu Kependidikan 

Vol. 15, No. 2 (2024) 
 

Pesantren menekankan bahwa nilai-nilai Pancasila tidak bertentangan dengan 

Islam, tetapi justru merupakan wujud nyata dari maqashid al-syari’ah yang 

menjunjung keadilan sosial, persatuan, dan kemaslahatan umat. 

Materi yang disampaikan dalam Tausiah Kebangsaan mencakup: 

1) Sejarah perjuangan santri dalam kemerdekaan Indonesia, seperti 

peristiwa Resolusi Jihad 1945 oleh KH. Hasyim Asy’ari. 

2) Peran pesantren dalam menjaga keutuhan NKRI dari infiltrasi ideologi 

transnasional yang destruktif. 

3) Pemahaman Islam Ahlussunnah wal Jama’ah an-Nahdliyyah yang 

moderat, toleran (tasāmuḥ), seimbang (tawāzun), dan inklusif. 

Pendekatan ini bukan hanya bersifat informatif, tetapi juga edukatif dan 

transformatif. Santri diajak berpikir kritis dan reflektif melalui narasi-narasi 

sejarah, argumentasi keislaman, dan analogi kehidupan sosial, sehingga mereka 

mampu membedakan antara ajaran Islam yang otentik dengan doktrin radikal 

yang manipulatif. 

Namun, hasil observasi menunjukkan bahwa pelaksanaan tausiah ini 

masih bersifat insidental dan belum sepenuhnya terintegrasi dalam kurikulum 

formal. Keterbatasan sumber daya manusia dan belum adanya modul ajar 

tematik tentang nasionalisme menjadi tantangan tersendiri. Oleh karena itu, 

perlu adanya penguatan kelembagaan agar program ini menjadi bagian 

permanen dari kurikulum preventif radikalisme berbasis pesantren. 

Program “Tausiah Kebangsaan” dapat dilihat sebagai bentuk internalisasi 

nilai, yang menurut teori value internalization (Lickona, 2019) terjadi ketika nilai-

nilai eksternal diterima, dimaknai, dan dihayati secara personal oleh individu 

hingga menjadi bagian dari sistem keyakinan dan sikapnya. Dalam konteks 

pesantren, proses internalisasi ini tidak hanya dilakukan melalui transfer 

pengetahuan (kognitif), tetapi juga dengan pendekatan afektif dan spiritual, 

yang sangat cocok dengan pendekatan religius yang moderat seperti yang 

dilakukan oleh KH. Abdul Rasyid. 

Lickona (2019) menekankan pentingnya pendidikan karakter berbasis nilai, 

termasuk nilai kebangsaan, yang tidak hanya diajarkan tetapi juga ditanamkan 

melalui keteladanan, narasi historis, dan pemaknaan spiritual. Hal ini sejalan 

dengan metode tausiah kebangsaan, yang menekankan kisah perjuangan santri 

dan nilai-nilai Islam yang sejalan dengan nasionalisme. 

Program ini juga memperkuat narasi keislaman bahwa cinta tanah air 

adalah bagian dari iman (hubbul waṭan minal īmān), sebuah prinsip yang sudah 

sejak lama menjadi doktrin kultural Nahdlatul Ulama. Dalam pendekatan 

maqashid al-syari’ah, konsep perlindungan terhadap agama (hifẓ al-dīn), jiwa 

(hifẓ al-nafs), dan negara (hifẓ al-waṭan) dianggap sebagai tujuan syariat. Dengan 



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir 
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme  

di Lingkungan Santri                              225 

  
demikian, penguatan identitas kebangsaan melalui nilai-nilai Islam bukan hanya 

relevan tetapi juga memiliki landasan teologis yang kuat (Auda, 2008). 

Temuan ini sejalan dengan Muhtarom dkk. (2020), yang menyebutkan 

bahwa pesantren memiliki posisi strategis dalam menangkal radikalisme melalui 

penguatan moderasi beragama dan pendidikan kebangsaan. Penelitian oleh 

Primarni dan Aminah (2023) juga menekankan bahwa pendekatan ideologis 

yang mengintegrasikan nasionalisme dan Islam moderat efektif dalam 

membendung radikalisme berbasis agama, apalagi bila disampaikan secara 

kultural dan komunikatif. 

 

b. Penguatan Ideologi Ahlussunnah wal Jamaah sebagai Basis Pencegahan 

Radikalisme 

Strategi penting yang diterapkan oleh Pesantren Al-Mujahidin Samarinda 

dalam menangkal paham radikal adalah penguatan ideologi Ahlussunnah wal 

Jama’ah (Aswaja) sebagai dasar keagamaan santri. Aswaja, yang berlandaskan 

pada ajaran moderasi, keseimbangan, dan toleransi, dijadikan sebagai pondasi 

utama dalam membentuk cara pandang dan sikap keberagamaan yang inklusif 

dan raḥmatan lil ‘ālamīn. 

Penguatan nilai-nilai Aswaja ini dilakukan melalui beberapa pendekatan, 

yakni: 

1) Integrasi materi Aswaja ke dalam kurikulum diniyah, khususnya pada 

jenjang Tsanawiyah dan Aliyah, dengan fokus pada prinsip tawassuṭ 

(moderat), tawāzun (seimbang), dan tasāmuḥ (toleran). 

2) Pelaksanaan kajian rutin kitab kuning yang bersumber dari ulama-ulama 

otoritatif Aswaja seperti Imam al-Ghazali, Imam Nawawi, dan Syekh 

Nawawi al-Bantani. 

3) Pembiasaan tradisi keagamaan khas pesantren, seperti tahlilan, yasinan, 

maulidan, dan zikir berjamaah, yang bertujuan membentuk kebersamaan 

(jamaah) dan menanamkan rasa cinta terhadap tradisi keislaman yang 

damai dan kontekstual. 

Pemahaman terhadap ideologi Aswaja secara mendalam berfungsi sebagai 

filter ideologis bagi santri agar tidak mudah terpapar doktrin keagamaan yang 

ekstrem dan eksklusif. Dalam wawancara dengan salah satu ustaz senior, 

ditegaskan bahwa nilai “jamaah” dalam Aswaja tidak hanya bermakna 

struktural, tetapi juga mengandung nilai spiritual dan sosiologis, yakni menjaga 

persatuan umat serta menolak segala bentuk perpecahan (tafrīq) dan pengkafiran 

(takfīri). 



226  ITQAN: Jurnal Ilmu-ilmu Kependidikan 

Vol. 15, No. 2 (2024) 
 

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Imam Abdul Qahir al-Baghdadi 

dalam al-Farq bain al-Firāq, yang menolak sikap radikal dalam mengkafirkan 

sesama Muslim dan mengedepankan prinsip persatuan. Pesantren Al-Mujahidin 

menjadikan pemikiran tersebut sebagai rujukan penting dalam membentuk 

pemahaman keberagamaan santri yang kokoh namun terbuka terhadap 

perbedaan. 

Dalam konteks negara-bangsa Indonesia, pesantren juga mengajarkan 

bahwa sistem kepemimpinan tidak harus berbentuk khilafah, tetapi bisa 

berwujud negara republik sebagaimana yang dijalankan Indonesia saat ini. Hal 

ini ditekankan melalui adagium pesantren yang berbunyi: “Lā dīna illā bi 

jamā’atin, wa lā jamā’ata illā bi imāmatin, wa lā imāmata illā bi imāmin” (Tiada agama 

tanpa jamaah, tiada jamaah tanpa imam, dan tiada imam tanpa kepemimpinan). 

Temuan ini sejalan dengan konsep religious counter-narrative dalam teori 

deradikalisasi (Koehler, 2017), yang menekankan pentingnya penyediaan narasi 

alternatif terhadap ideologi radikal. Ideologi Aswaja yang menekankan tawassuṭ 

(moderat), tawāzun (seimbang), dan tasāmuḥ (toleran) berfungsi sebagai kontra-

wacana terhadap paham radikalisme yang eksklusif dan intoleran. 

Sebagaimana dijelaskan oleh John Horgan (2008) dalam The Psychology of 

Terrorism, salah satu faktor utama yang menyebabkan seseorang terpapar 

radikalisme adalah kekosongan ideologis atau pencarian makna spiritual yang 

tidak diarahkan secara benar. Dengan demikian, penanaman nilai-nilai Aswaja 

berperan penting dalam mengisi ruang spiritual dan intelektual santri dengan 

ajaran yang kontekstual dan damai. 

Temuan ini juga diperkuat oleh penelitian Zainul Milal Bizawie (2016) 

dalam karyanya “Masterpiece Islam Nusantara: Sanad dan Jejaring Ulama-Santri”, 

yang menegaskan bahwa ideologi Aswaja di pesantren merupakan benteng 

ideologis dalam menangkal paham keislaman transnasional yang radikal. 

Pesantren memposisikan Aswaja sebagai warisan ulama Nusantara yang 

menjaga harmoni antara Islam dan budaya lokal, termasuk sistem negara 

nasional. 

Penelitian Saputra dkk. (2021) uga menunjukkan bahwa penguatan 

pemahaman Aswaja melalui kurikulum diniyah dan praktik tradisi pesantren 

seperti tahlilan dan yasinan secara signifikan berkontribusi pada pembentukan 

sikap keberagamaan yang damai dan inklusif di kalangan santri. Pemahaman 

mendalam terhadap ajaran Aswaja berfungsi sebagai penghalang ideologis bagi 

santri. Dalam hal ini, pesantren membangun identitas santri sebagai bagian dari 

umat Islam Indonesia yang moderat, bukan sebagai bagian dari kelompok 

eksklusif transnasional. 

c. Penguatan Tradisi Islam Nusantara sebagai Upaya Deradikalisasi Kultural 



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir 
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme  

di Lingkungan Santri                              227 

  
Strategi ketiga yang diterapkan oleh Pesantren Al-Mujahidin Samarinda 

dalam menangkal paham radikal adalah melalui penguatan tradisi Islam 

Nusantara sebagai pendekatan kultural. Tradisi keagamaan seperti tahlilan, 

yasinan, haul, shalawatan, dan maulidan yang rutin dilakukan di pesantren 

bukan hanya merupakan ekspresi spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai sarana 

penguatan nilai-nilai sosial, kebudayaan, dan spiritualitas yang khas Indonesia. 

Tradisi Islam Nusantara ini berakar pada pemahaman Islam yang 

kontekstual, ramah, dan toleran terhadap budaya lokal, sehingga menjadi 

benteng kultural terhadap penyebaran paham-paham keagamaan transnasional 

yang eksklusif dan radikal. Di Pesantren Al-Mujahidin, pelestarian tradisi ini 

diajarkan secara sistematis dan diwariskan secara turun-temurun, menjadi 

bagian dari kurikulum tak tertulis yang melekat dalam keseharian santri. 

Kelompok-kelompok radikal sering kali menolak tradisi ini dengan alasan 

bahwa ia mengandung unsur bid’ah. Namun, pesantren justru memosisikannya 

sebagai warisan Islam yang telah berbaur dengan kearifan lokal dan berfungsi 

sebagai peneguh identitas keislaman yang moderat dan beradab. Dalam 

praktiknya, kegiatan seperti tahlilan dan haul tidak hanya menumbuhkan rasa 

cinta kepada ulama dan leluhur, tetapi juga memperkuat rasa kebersamaan dan 

solidaritas sosial antarwarga pesantren maupun masyarakat sekitar. 

Tradisi Islam Nusantara di Pesantren Al-Mujahidin juga menjadi media 

dakwah kultural yang efektif, karena mampu menyampaikan nilai-nilai Islam 

melalui pendekatan yang halus, emosional, dan membumi. Hal ini menjadi 

kontra narasi terhadap dakwah radikal yang cenderung mengedepankan 

konfrontasi dan penolakan terhadap budaya lokal. Santri tidak hanya diajarkan 

untuk memahami makna ritual tersebut, tetapi juga untuk menginternalisasikan 

nilai-nilainya dalam kehidupan sehari-hari, seperti menghormati perbedaan, 

menjaga harmoni, dan menghindari klaim kebenaran tunggal. 

Dengan mengakar kuat pada tradisi Islam Nusantara, Pesantren Al-

Mujahidin menjalankan strategi deradikalisasi kultural yang tidak hanya 

mencegah penyebaran ideologi radikal, tetapi juga membangun basis kultural 

yang kokoh bagi terbentuknya karakter santri yang inklusif, nasionalis, dan 

berwawasan kebudayaan. 

Strategi Pesantren Al-Mujahidin dalam memperkuat tradisi Islam 

Nusantara sebagai pendekatan deradikalisasi kultural selaras dengan gagasan 

dalam kajian cultural counter-radicalization (Rabasa et al., 2010) yang 

menyebutkan bahwa resistensi terhadap radikalisme bisa diperkuat melalui 

pendekatan budaya lokal yang hidup dalam masyarakat. Tradisi seperti tahlilan, 

yasinan, haul, dan maulidan adalah bentuk inkulturasi Islam dengan budaya lokal, 



228  ITQAN: Jurnal Ilmu-ilmu Kependidikan 

Vol. 15, No. 2 (2024) 
 

yang telah terbukti membangun kohesi sosial dan mencegah penyebaran 

ideologi transnasional yang keras dan tidak toleran. 

Temuan ini menguatkan konsep "Islam sebagai agama yang 

bertransformasi secara kultural", sebagaimana dijelaskan oleh Geertz (1973) 

dalam penelitiannya bahwa ekspresi keagamaan masyarakat Muslim Indonesia 

tidak terlepas dari warisan budaya lokal yang kaya. Dalam kerangka ini, tradisi 

Islam Nusantara adalah bentuk adaptasi kreatif Islam dalam konteks 

kebudayaan Indonesia. Dalam narasi tentang Islam Nusantara, ada penekanan 

pentingnya mempertahankan tradisi lokal Islam yang damai dan moderat, 

sebagai bagian dari upaya menjaga Islam dari infiltrasi ideologi kekerasan dan 

puritanisme radikal yang sering tidak menghargai konteks lokal. 

Penguatan tradisi lokal seperti tahlilan dan haul menjadi kontra-narasi 

efektif terhadap dakwah radikal yang konfrontatif, sejalan dengan hasil studi 

Isnawan (2018) yang menyebutkan bahwa radikalisasi sering terjadi ketika 

seseorang merasa tercerabut dari tradisi dan akar budayanya. Dalam hal ini, 

pesantren berperan sebagai agen transmisi budaya Islam yang damai, bukan sekadar 

institusi pendidikan. Kelompok-kelompok radikal seperti Salafi-Wahabi 

seringkali menuduh tradisi-tradisi tersebut sebagai bid’ah, namun seperti 

dijelaskan oleh Bahar dan Harnadi (2021) dalam penelitiannya, tuduhan tersebut 

justru berfungsi sebagai pemicu konflik dan polarisasi, bukan solusi. 

Strategi deradikalisasi berbasis tradisi Islam Nusantara seperti yang 

diterapkan oleh Pesantren Al-Mujahidin juga sejalan dengan rekomendasi BNPT 

(Badan Nasional Penanggulangan Terorisme), yang sejak 2016 mengembangkan 

program deradikalisasi berbasis lokalitas dan kearifan budaya, sebagai bentuk 

perlawanan terhadap ideologi kekerasan. BNPT menyebut bahwa pesantren 

tradisional merupakan salah satu benteng ideologis yang paling efektif karena 

santri tidak hanya dididik secara intelektual tetapi juga dikulturkan secara 

kultural. 

 

2. Faktor Pendukung dan Penghambat Strategi Deradikalisasi di Pesantren 

Al-Mujahidin Samarinda 

Dalam upaya menangkal paham radikal di lingkungan santri, Pesantren 

Al-Mujahidin Samarinda menghadapi dinamika yang melibatkan berbagai 

faktor pendukung maupun penghambat. Pemahaman terhadap faktor-faktor ini 

menjadi penting sebagai pijakan evaluatif dan pengembangan strategi 

deradikalisasi yang lebih efektif dan berkelanjutan. 

 

 



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir 
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme  

di Lingkungan Santri                              229 

  
a. Faktor Pendukung 

Beberapa faktor utama yang memperkuat implementasi strategi 

pendidikan anti-radikalisme di Pesantren Al-Mujahidin Samarinda antara lain: 

1) Kehadiran kiai dan ustadz berwawasan moderat menjadi kekuatan utama 

dalam pencegahan paham radikal di lingkungan pesantren. Hal ini selaras 

dengan temuan Horgan (2008) yang menekankan pentingnya otoritas 

agama lokal dalam membentuk keyakinan dan nilai-nilai keagamaan 

santri. Kiai moderat berperan sebagai agent of change yang tidak hanya 

menyampaikan ajaran agama secara damai, tetapi juga menjadi panutan 

dalam menginternalisasi nilai toleransi. Auda (2008) menegaskan bahwa 

pendekatan maqashid syariah sangat bergantung pada figur otoritatif 

yang mampu menafsirkan Islam dalam kerangka maslahat publik, 

termasuk dalam konteks mencegah kekerasan atas nama agama. 

2) Tradisi Aswaja dan Islam Nusantara yang diadopsi pesantren 

menciptakan benteng ideologis yang kuat terhadap radikalisme. Ini sesuai 

dengan pandangan Geertz (1973) tentang pentingnya tradisi keagamaan 

lokal dalam membentuk identitas keagamaan yang moderat di 

masyarakat Indonesia. Bizawie (2016) juga menekankan bahwa 

keterikatan pesantren dengan NU telah lama menjadi strategi kultural 

dalam menangkal ekstremisme keagamaan, karena Aswaja mendorong 

pendekatan yang inklusif dan toleran terhadap keberagaman. 

3) Dukungan infrastruktur pendidikan yang memadai memungkinkan 

proses integrasi kurikulum formal dan pesantren berjalan lebih efektif. Ini 

mengacu pada prinsip lingkungan belajar kondusif dalam teori 

pendidikan Lickona (1919), yang menekankan bahwa pendidikan 

karakter hanya dapat berlangsung optimal dalam suasana fisik dan 

psikologis yang mendukung. 

4) Integrasi vertikal antara lembaga formal dan pesantren dalam satu 

manajemen memudahkan penyusunan program yang holistik. Salabi 

(2021) menyebutkan bahwa pendidikan karakter yang efektif 

memerlukan kesinambungan antar-satuan pendidikan dan program yang 

saling menguatkan, terutama dalam konteks penguatan nilai-nilai 

kebangsaan dan moderasi beragama. 

 

 

 

 



230  ITQAN: Jurnal Ilmu-ilmu Kependidikan 

Vol. 15, No. 2 (2024) 
 

b. Faktor Penghambat 

Meskipun memiliki banyak keunggulan, pesantren juga menghadapi 

beberapa kendala dalam pelaksanaan strategi deradikalisasi, di antaranya: 

1) Benturan Jadwal antara Pendidikan Formal dan Kepesantrenan; 

Ketidakselarasan waktu antara program sekolah formal dan pesantren 

mencerminkan kurangnya integrasi sistemik dalam manajemen 

kurikulum. Yin (2015) menyatakan bahwa dalam pendidikan berbasis 

komunitas, harmoni antarkomponen sistem sangat penting agar 

intervensi sosial, termasuk deradikalisasi, bisa efektif dan terukur. 

2) Keterbatasan Sumber Daya Manusia (SDM); Terbatasnya jumlah 

pendamping ideologis atau pendakwah moderat memperlemah 

intensitas bimbingan. Rabasa et al. (2010) dalam studi RAND 

menunjukkan bahwa keberhasilan program deradikalisasi sangat 

tergantung pada ketersediaan fasilitator yang kompeten dan memiliki 

kedekatan kultural serta ideologis dengan sasaran program. 

3) Tingginya Beban Aktivitas Santri; Beban yang berlebihan dapat 

menurunkan efektivitas program deradikalisasi yang membutuhkan 

ruang refleksi dan dialog. Sejalan dengan pandangan Durkheim (2016) 

bahwa pendidikan agama perlu memberikan ruang internalisasi, bukan 

sekadar transmisi pengetahuan. 

4) Keterbatasan Dana Operasional; Ketiadaan pendanaan stabil berdampak 

pada kelangsungan program pembinaan ideologi. Rachmawati (2022) 

menyoroti bahwa banyak pesantren mengalami kesulitan dalam 

konsistensi program deradikalisasi karena keterbatasan finansial yang 

menghambat pelatihan guru, pembelian bahan ajar, atau pelaksanaan 

kegiatan preventif secara berkelanjutan. 

 

KESIMPULAN 

Pesantren Al-Mujahidin Samarinda memiliki peran strategis dalam 

pencegahan dan deradikalisasi paham radikalisme di kalangan santri. Melalui 

pendekatan ideologis, kultural, dan nasionalistik, pesantren ini membangun 

sistem ketahanan ideologis yang kokoh berbasis ajaran Islam moderat. 

Tiga strategi utama yang diterapkan mencakup: 

1. Internalisasi nilai kebangsaan melalui program Tausiah Kebangsaan yang 

menanamkan semangat nasionalisme berbasis nilai-nilai Islam, meski 

belum terintegrasi secara penuh dalam kurikulum formal. 

2. Penguatan doktrin Ahlussunnah wal Jama’ah (Aswaja) sebagai landasan 

keagamaan pesantren, yang diinternalisasi melalui kurikulum, kajian 



Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir 
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme  

di Lingkungan Santri                              231 

  
kitab kuning, serta praktik keagamaan yang bersifat moderat, toleran, dan 

inklusif. 

3. Pelestarian dan penguatan tradisi Islam Nusantara sebagai strategi 

deradikalisasi kultural yang efektif, menanamkan cinta terhadap budaya 

lokal, ulama, dan nilai sosial Islam yang damai. 

Upaya-upaya ini didukung oleh keberadaan figur kiai dan ustadz yang 

berpemikiran moderat serta keterikatan kultural-struktural pesantren dengan 

Nahdlatul Ulama, yang memperkuat fondasi keagamaan berbasis Aswaja. 

Namun demikian, implementasi strategi masih menghadapi tantangan seperti 

keterbatasan sumber daya manusia dan belum adanya kurikulum tematik 

khusus tentang nasionalisme. 

Secara keseluruhan, Pesantren Al-Mujahidin menunjukkan bahwa 

pesantren bukan hanya pusat pendidikan agama, tetapi juga menjadi benteng 

utama dalam menjaga keutuhan NKRI dari infiltrasi ideologi radikal melalui 

pendekatan edukatif, ideologis, dan kultural yang terstruktur dan kontekstual. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Auda, J. (2008). Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 
Approach. London: The International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Bahar, M. S., Harnadi, D. (2021). “Merumuskan Islam Nusantara Sebagai Sebuah 
Pendekatan dan Menakar Posisinya Sebagai Kontra Narasi Benturan 
Peradaban”. The Sociology of Islam 4 (2):147-66. 
https://doi.org/10.15642/jsi.2021.4.2.147-166. 

Bizawie, Z. M. (2016). Masterpiece Islam Nusantara: Sanad dan Jejaring Ulama-Santri 
(1830–1945). Jakarta: Pustaka Compass. 

BNPT. (2024). Laporn Rencana Aksi Nasional Pencegahan dan Penanggulangan 
Ekstremisme (RAN PE) 2024. BNPT. 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research Design: Qualitative, Quantitative, 
and Mixed Methods Approaches. Sage publications. 

Durkheim, E. (2016). The Elementary Forms of Religious Life. In Social Theory Re-
wired (pp. 52-67). Routledge. 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures (Vol. 5019). Basic Books. 

Hidayatullah, S. (2021). Doktrin dan Pemahaman Keagamaan di Pesantren. UGM 
PRESS. 

Horgan, J. (2008). From Profiles to Pathways and Roots to Routes: Perspectives 
from Psychology on Radicalization into Terrorism. The ANNALS of the 
American Academy of Political and Social Science, 618(1), 80–94. 
https://doi.org/10.1177/0002716208317539.  

Huberman, M., & J, S. (2014). Qualitative Data Analysis, A Methods Sourcebook. 
Terjemahan Tjetjep Rohindi Rohidi (3rd ed.). UI-Press. 

https://doi.org/10.15642/jsi.2021.4.2.147-166
https://doi.org/10.1177/0002716208317539


232  ITQAN: Jurnal Ilmu-ilmu Kependidikan 

Vol. 15, No. 2 (2024) 
 

Ibda, H., & Wijanarko, A. G. (2021). Kurikulum Moderasi Beragama Berbasis Nilai-
Nilai Ahlussunnah Waljamaah Annahdliyah. CV. Pilar Nusantara. 

Islami, F., Ibrohim, B., Islami, A. (2023). Relasi Agama dan Budaya Bangsa dalam 
Gagasan Abdurahman Wahid tentang Pribumisasi Islam. Ulumuddin: 
Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman, 13/2, 183–198. 
https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam/article/view/1771. 

Isnawan, F. (2018). Program Deradikalisasi Radikalisme dan Terorisme Melalui 
Nilai-Nilai Luhur Pancasila. Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial Dan 
Budaya, 3(1), 1–28. https://doi.org/10.25217/jf.v3i1.275   

Koehler, D. (2017). Understanding Deradicalization: Methods, Tools and Programs for 
Countering Violent Extremism. London: Routledge. 

Lickona, T. (2019). Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidik Siswa Menjadi 
Pintar dan Baik. (Terj. Lita S) (2nd ed.). Nusa Media. 

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic Inquiry. Sage. 

Muhtarom, A., Fuad, S., & Latif, T. (2020). Moderasi beragama: konsep, nilai, dan 
strategi pengembangannya di pesantren. Yayasan Talibuana Nusantara. 

Nasikhin, N., Raaharjo, R., & Nasikhin, N. (2022). Moderasi Beragama Nahdlatul 
Ulama dan Muhammadiyah dalam Konsep Islam Nusantara dan Islam 
Berkemajuan. Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman, 11(1), 19-34. 
https://doi.org/10.35878/islamicreview.v11i1.371   

Primarni, A. dan Aminah, S. (2023). Pendidikan Islam dan Tantangan 
Kontemporer: Strategi Mengatasi Radikalisme dan Ekstremisme Melalui 
Pendidikan Holistik. Jurnal Dirosah Islamiyah, 6(1), 56-69. 
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i1.4937.   

Rabasa, A., Pettyjohn, S. L., Ghez, J. J., & Boucek, C. (2010). Deradicalizing Islamist 
Extremists. Santa Monica: RAND Corporation. 
https://www.rand.org/pubs/monographs/MG1053.html.  

Rachmawati, F. A. (2022). Bring back Terrorist into the Society: How Indonesia 
Deradicalize the Terrorist. Semarang State University Undergraduate Law and 
Society Review, 2(1), 57-86. https://doi.org/10.15294/lsr.v2i1.53480. 

Rohimah, R. B. (2019). Persepsi Santri tentang Moderasi Islam dan Wawasan 
Kebangsaan. Hayula: Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic 
Studies, 3(2), 139–156. https://doi.org/10.21009/hayula.003.2.02.  

Salabi, A. S. (2021). Pengembangan Lembaga Pendidikan Islam dalam Penguatan 
Pendidikan Karakter. Halimi: Journal of Education, 2(1), 69–92. 
http://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/halimi/article/view
/4947. 

Saputra, M. N. A., Mubin, M. N., Abrori, A. M., & Handayani, R. (2021). 
Deradikalisasi Paham Radikal di Indonesia: Penguatan Kurikulum 
Pendidikan Islam Berbasis Moderasi. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-
Thariqah, 6(2), 282–296. https://doi.org/10.25299/al-
thariqah.2021.vol6(2).6109. 

https://jurnal.ucy.ac.id/index.php/agama_islam/article/view/1771
https://doi.org/10.25217/jf.v3i1.275
https://doi.org/10.35878/islamicreview.v11i1.371
https://doi.org/10.47467/jdi.v6i1.4937
https://www.rand.org/pubs/monographs/MG1053.html
https://doi.org/10.15294/lsr.v2i1.53480
https://doi.org/10.21009/hayula.003.2.02
http://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/halimi/article/view/4947
http://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/halimi/article/view/4947
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2021.vol6(2).6109
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2021.vol6(2).6109


Muhammad Salim, M. Abzar Durase, Khojir Khojir 
Strategi Pendidikan Pesantren Al-Mujahidin Samarinda dalam Menangkal Paham Radikalisme  

di Lingkungan Santri                              233 

  
Spradley, J. P. (2016). Participant Observation. Waveland Press. 

Sugiyono. (2020). Metode Penelitian Kualitatif. Alfabeta. 

Tambak, S. (2021). The method of counteracting radicalism in schools: Tracing 
the role of Islamic religious education teachers in learning. MIQOT: Jurnal 
Ilmu-ilmu Keislaman, 45(1), 104-126. 
http://dx.doi.org/10.30821/miqot.v45i1.761. 

Widjaja, G., Bhattacharya, S., Ma`arif, M. A., & Aslan, A. (2022). Anti-Radicalism 
Islamic Education Strategy in Islamic Boarding Schools. Jurnal Pendidikan 
Islam Indonesia, 6(2), 74-85. https://doi.org/10.35316/jpii.v6i2.405.  

Yin, R. K. (2015). Studi Kasus Desain dan Metode. Cetakan ke-14, PT. RajaGrafindo 
Persada, Jakarta. 

 

 

  

 

 

  

 

 

http://dx.doi.org/10.30821/miqot.v45i1.761
https://doi.org/10.35316/jpii.v6i2.405

