
SHOFIATUN HIKMAH            181 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

EPISTEMOLOGI HADIS  DALAM PERSPEKTIF 
 KELOMPOK SYIAH DAN KHAWARIJ 

Shofiatun Nikmah 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
Shofiaelmizan30@gmail.com 

Abstrak 

The divisions of the Muslims which are motivated by power politics develop 
in the epistemology of each group in understanding religion. Including the 
way they look at the Qur'an and hadith. Hadiths are considered more complex 
in their development and dissemination than the Qur'an. Shia and Khawarij 
also have different epistemologies in understanding the hadith. the Shi'ah 

legitimizes all the hadith narrated by the twelve imams without requiring the 
conditions for the continuation of sanad as per the conditions set by the Sunni 
scholars in evaluating the hadith. The Shi'ah believe that the hadith narrated 
by the Twelve Imams is an inspiration from Allah. The khawarij set strict 
standards in accepting the traditions, but on the other hand the khawarij 
accept the ahadith Ahad which textually support their beliefs and creeds. The 
second epistemology in viewing the hadith cannot be scientifically justified 
because the hadith is made as a legality for the interests and understanding of 
their groups. 

Abstract 

Perpecahan umat Islam yang dilatarbelakangi oleh politik kekuasaan 
berkembang dalam epistemologi masing-masing firqah dalam memahami 
agama. Termasuk cara mereka memandang Alquran dan hadis. Hadis dinilai 
lebih kompleks dalam perkembangan dan penyebarannya dibanding 
Alquran. Syiah dan Khawarij juga memiliki epistemologi yang berbeda dalam 
memahami hadis. syiah melegitimasi seluruh hadis yang diriwayatkan oleh 
imam dua belasnya tanpa membutuhkan syarat ketersambungan sanad 
sebagaimana syarat yang telah ditetapkan oleh ulama sunni dalam menilai 
hadis. syiah meyakini bahwa hadis yang diriwayatkan oleh imam dua belas 
merupakan ilham dari Allah. Khawarij menetapkan standar yang ketat dalam 
menerima hadis, akan tetapi di lain sisi khawarij menerima hadis-hadis ahad 

yang secara tekstual mendukung kepercayan dan akidah mereka. 
Epistemologi keduanya dalam memandang hadis tidak dapat 
dipertanggungjawabkan secara ilmiah karena hadis dijadikan sebagai 
legalitas atas kepentingan dan paham kelompok mereka. 

Kata kunci: hadis; epistemology; syiah; khawarij 

Al-Mabhats with CC BY-SA license.Copyright © 2019, the author(s)

mailto:Shofiaelmizan30@gmail.com


 

182                 EPISTEMOLOGI HADIS   DALAM PERSPEKTIF KELOMPOK SYIAH DAN KHAWARIJ 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

A. PENDAHULUAN 

Perpecahan umat muslim yang penyebabnya di nisbatkan 

kepada peristiwa tahkim atau arbitrase, bermula dari perpecahan yang 

disebabkan oleh visi politik. Namun, dalam perkembanganyan 

mereka membentuk suatu paradigma dan dikotomi baru dalam segi 

akidah. Seperti syiah, khawarij, mu’tazilah, murjiah dan lain-lain. 

Sehingga perpecahan yang bersifat furu’iyyah atau mu’amalah yaitu 

politik convert kepada perpecahan yang sangat fundamental berupa 

akidah. 

 Perbedaan akidah kemudian memberikan impact yang besar 

bagi umat muslim dalam memahami dan mengambil hukum (istidlal 

al-Hukmi ) dari Alquran dan Hadis. misalnya Perbedaan syiah dengan 

ahlus sunnah sangat jelas kentara, sehingga diperlukan pemahaman 

yang utuh terkait epistemologi kelompok tersebut dalam memahami 

hadis. Hadis meruapakan dalil nash yang masih bersifat multi-teks. 

Adanya perbedaan status menjadikan banyak dijadikan sebagai jalan 

untuk melakukan penyimpangan-penyimpangan. Pada makalah ini 

akan sedikit dideskripsikan bagaimana syiah dan khawarij 

memandang sunnah. Agar dapat dipetakan mustalah al-Hadith yang 

merupakan hasil ijtihad para ulama ahlus Sunnah dan pemikiran 

kelompok Syiah dan Khawarij. Sehingga dapat disimpulkan 

epistemologi nalar yang logis dalam menghadapi perbedaaan cara 

pemahaman mereka terhadap hadis atau al-Sunnah.  

 

B. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Hadis Dalam Perspektif Syiah 

a. Definisi Syiah 

Secara etimologi, syiah berarti pengikut (mutaba’ah), 

munasirah. Kemudian syiah dinisbatkan kepada pengikut Ali dan 

keluarganya yang lahir pasca arbitrase. Mereka adalah kelompok 

yang menolak Mu’awiyah dan mendukung Ali bin Abi Talib. 

(‘Abdullah, 2000: 390) Secara terminologi, Syiah adalah orang-

orang yang mengikuti ‘Ali dan mendahulukannya atas sahabat-

sahabat yang lain. (Al-Qofari, 1944: 49) 



 

SHOFIATUN HIKMAH                                              183 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

Menurut Ibnu Hazm, Syi’ah adalah orang-orang yang sepakat 

bahwa ‘Ali adalah manusia paling utama setelah Rasulullah, dan 

manusia yang paling benar adalah imam-imam mereka dan 

keturunanya. Orang yang pertama kali memproklamiran Ali 

sebagai khalifah pasca Rasulullaha adalah ‘Abdullah bin Saba. 

Kemudian ia mencari pengikut dan memecah belah persatuan 

umat. Syi’ah dizaman sekarang tentu berbeda dengan syiah pada 

masa ulama salaf. Al-Dzahabi membagi syiah menjadi dua 

kategori; bid’ah sugra dan bid’ah kubra. Pertama, bid’ah sugra 

dinisbatkan kepada shi’ah la gulluw, orang-orang syi’ah yang tidak 

melampaui batas, mereka banyak dijumpai dari kalangan tabi’in 

dan atba’ tabi’in dan hadis mereka tidak ditolak. Kedua, bid’ah 

kubra dinisbatkan kepada shi’ah rafidah yang melampaui batas, 

mereka menghina sahabat Abu Bakar dan Umar bin Al-Khattab. 

Kelompok ini selalu mengajak orang lain untuk bergabung 

bersama mereka dan mengkafirkan orang-orang yang tidak 

bergabung dalam kelompoknya. Oleh karena itu, kelompok ini 

tidak dapat dijadikan hujjah dan seluruh periwayatannya ditolak. 

Karena segala sesuatu yang bersumber dari mereka tidak dapat 

dipercaya, sebab epistemologi dan pandangan mereka terhadap 

agama telah menyalahi akidah yang telah diajarkan oleh 

Rasulullah, justru kebohongannya semakin tersebar. Melalui 

paham taqiyyahnya mereka mengkafirkan seluruh sahabat kecuali 

imam-imam mereka. (M. al-Slabi, 2007: 95) 

 

b. Akidah Kelompok Syiah. 

Kaum syiah memiliki akidah yang mendasari sikap mereka dalam 

memahami teks Hadis dan Alquran, diantara akidah-akidah syiah 

antara lain: 

a. Suatu amal tidak akan diterima kecuali ia telah beriman 

kepada imam-dua belas. 

b. Imam adalah perantara antara Allah dengan Makhluk. 

c. Para Imam berhak mensyariatkan halal dan haram. 



 

184                 EPISTEMOLOGI HADIS   DALAM PERSPEKTIF KELOMPOK SYIAH DAN KHAWARIJ 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

d. Debu di Makam Husain adalah obat dari segala penyakit dan 

keamanan dari segala ketakutan. 

e. Generasi awal berakidah Mujassimah (meyakini bahwa Allah 

memiliki jism) dan tasybih (meyakini bahwa Allah serupa 

dengan makhluk-Nya), terdapat dalam kitab al-Kafi karya Al-

Kulaini. Diantaranya para pengikut Ja’far al-S{adiq. 

f. Memasukkan al-Imamah sebagai rukun Iman. Diantaranya: al-

Tauhid, al-‘adl, al-Nubuwwah, al-Imamah dan al-Ma’ad. 

g. Mengingkari ru’yatullah di Akhirat. 

h. Meniadaka adanya Sifat Allah Subhananhu wa ta’ala. 

i. Mengkafirkan seluruh orang yang mengingkari Imamiyyah. 

j. Mengkafirkan Muhajirin dan Ansar, Ahlu Badar dan Bai’atu al-

Ridwan, dan seluruh sahabat. (Al-Qofari, 1944:45) 

 

c. Definisi Hadis Menurut Kelompok Syiah 

Menurut al-Fudoli, salah satu ulama’ Syiah mendefinisikan 

Hadis yaitu Ucapan, perbuatan atau ketetapan imam-imam yang 

ma’shum, dan yang demikian itu menjadi hadis shohih yang 

diterima. Dan sesuatu yang diriwayatkan oleh seseorang yang 

bukan ma’sum, maka bukan hadis. (Al-Hisban, tt.: 83)  

Muhammad Ridlo mendefinisikan sunnah secara istilah yaitu 

“Sunnah menurut ahli fikih adalah sabda Nabi, perbuatan atau 

ketetapannya. Sedangkan Fuqaha hanya dinisbatkan kepada 

iamam dua belas saja secara khusus. Oleh karena itu apa yang 

ditetapkan oleh ahli bait dan para imam juga telah ditetapkan oleh 

Nabi Muhammad Sallallahu’alaihi wa sallam dan semuanya wajib 

diikuti dan dijadikan hujjah. Pengertian Sunnah ini kemudian 

menjadi luas, yaitu segala perkataan, perbuatan maupun 

ketetapan salah satu dari ma’sumin. (Al-Hisban, tt.: 83) 

Secara komprehensif pengertian sunnah menurut syiah 

adalah segala sesuatu yang memuat ucapan, perbuatan dan 

ketepan salah satu ma’sumin. Para ma’sumin merupakan ahli bait, 

dan mereka tidak akan menyalahi Nabi dan Muhaddithin. 

Perkataan mereka menjadi hujjah karena mereka tsiqqah dalam 



 

SHOFIATUN HIKMAH                                              185 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

periwayatan. Mereka juga telah dilantik oleh Allah melalui sabda 

Nabi yang disampaikan melalui ilham, seperti Nabi melalui 

wahyu atau melalui pernyataan imam ma’sum sebelumnya. 

Muhammad Taqiyul Hakim menyatakan bahwa 

Kebenaran dalam pandangan syiah Imamiah adalah: Segala 

sesuatu yang bersumber dari imam dua belas baik perkataan, 

perbuatan maupun ketetapan. Sedangkan arti hadis atau sunnah 

dalam pandangan syiah adalah segala sesuatu yang dinukil dari 

Nabi atau dari salah satu ma’sumin tidak hanya khusus pada Nabi 

saja. Al-Sunnah memiliki akidah bahwa segala sesuatu yang 

datang dari Imam mereka sama dengan Sabda Nabi dan Firman 

Allah. Karena para imama memiliki misi melanjutkan Kenabian 

Rasulullah. Maka segala yang diucapkan al-Ma’shum adalah 

wahyu dari Allah Subhanahu wa Ta’ala. (Al-Qofari. 1944: 308)  

Dalam segi periwayatan, ketersambungan sanad dalam 

hadis tidak menjadi suatu syarat diterimanya hadis tersebut. 

Tetapi dianggap cukup, jika dalam jalur periwayatan disampaikan 

oleh salah satu imam dua belas yang telah ditetapkan ke-

ma’sumannya. Karena jika diriwayatkan oleh imam dua belas 

keshahihannya tidak dapat diragukan lagi. Bahkan mereka 

diperbolehkan tidak menisbatkan kepada Rasulullah. Melainkan 

disandarkan kepada Allah, dengan redaksi قال الله. Karena Syiah 

meyakini bahwa Imam dua belas menerima Ilham dari Allah 

melalui malaikat Jibril layaknya Rasulullah menerima Wahyu. (Al-

Qofari, 1944: 314)   

‘Abdullah Fayad salah seorang ulama syiah menyatakan 

bahwa hadis yang diriwayatkan dari imam 12 tidak mensyaratkan 

adanya ketersambungan sanad sampai Nabi. Karena telah diyakini 

bahwa apa yang diucapkan oleh imam dua belas adalah kebenaran 

mutlak. (Fayadh, t.th. :14)  

Menurut akidah Syiah Imamiyah, Ilmu dititipkan Allah 

melalui dua jalan. Pertama, melalui lisan Nabi Muhammad yang 

disampaikan kepada para Imam. Nabi hanya menyampaikan 

sebagian ilmu, Sedangkan, ilmu Allah bersifat tak terbatas. 



 

186                 EPISTEMOLOGI HADIS   DALAM PERSPEKTIF KELOMPOK SYIAH DAN KHAWARIJ 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

Sehingga Allah memberikan ilham kepada para ma’sumin melalui 

malaikat Jibril. Sehingga ketika ungkapan para Imam tidak 

disandarkan kepada Rasulullah mereka justru meyakini bahwa itu 

bersumber dari Allah Subhanahu wa Ta’ala. (Al-Qofari, 1944 :316) 

Diantara dua belas imam yang diyakini syiah sebagai 

imam-imam yang ma’shum antara lain: 

1) Ali ibn Abi Thalib “Al-Murtada” (W. 40 H/ 661 M) 

2) Al-Hasan ibn ‘Ali “al-Zaky” (W. 49 H/ 669 M) 

3) Al-Husain bin ‘Ali “Sayyid al-Syuhada” (W. 61 H/ 680 M) 

4) ‘Ali ibn Husain , Zain al-‘Abidin “Zain al-‘Abidin” (W. 95 H/ 

714 M) 

5) Abu Ja’far Muhamamd ‘Ali “Al-Baqir” (W. 115 H/ 733 M) 

6) Abu ‘Abdillah Ja’far bin Muhammad “Al-Sadiq” (w. 148 H/ 

765 M) 

7) Abu Ibrahim Musa bin Ja’far “AL-Kazhim” (W. 183 H/799 M) 

8) Abu Hasan Ali bin Musa “Al-Rida” (w. 203 H/818 M) 

9) Abu Ja’far Muhammad bin Ali “Al-jawad Al-Taqi” (w. 220 

H/835 M) 

10) Abu Hasan Ali bin Muhammad “Al-Hadi” (w. 254 H/868 M) 

11) Abu Muhammad al-Hasan bin Ali “Al-‘Askari” (W. 260 H/874 

M) 

12) Abu al-Qasim Muhammad bin Hasan Al-Mahdi Al-Qaim Al-

Hujjah. (Al-Qofari, 1944: 316)  

Syiah menjadikan Imamah sebagai keyakinan mereka yang 

paling mendasar. Yaitu keyakinan bahwa pasca Rasulullah 

meninggal yang berhak menggantikannya adalah Imam Ali dan 

keturunannya. Sehingga orang-orang yang memimpin pasca 

Rasulullah selain Imam Ali dan keturunannya termasuk sesat. 

Keyakinan ini berpengaruh terhadap epistemologi mereka dalam 

memahami hadis dan memaknai hadis itu sendiri. 

Syiah meyakini ucapan para Imam yang Ma’shum berasal 

dari Tuhan dan Nabi, sehingga segala yang datang dari para Imam 

harus dipercaya dan diyakini kebenarannya layaknya Alquran. Al-

Kulaini dalam Kitab al-Kafi menyatakan bahwa “hadisku dari 



 

SHOFIATUN HIKMAH                                              187 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

ayahku, ayahku dari kakekku, kakekku dari Husain Hadis Hasan 

dan Husain dari Amirul Mu’minin (Ali bin ABi Thalib), Amirul 

Mu’minin dari Rasulullah, Rasulullah dari Allah Subhanhu wa 

ta’ala. (Al-Qofari, 1944: 308) Berdasakan runtutan inilah, Syiah 

meyakini bahwa ucapan Imam adalah Sabda Nabi dan Fiman 

Allah SWT. 

 Sunnah menurut pengikut Syiah Kontemporer tidak 

berbeda dengan syiah sebelumnya, mereka meyakini dua belas 

imam dan menjadikan ucapan mereka sebagai kebenaran mutlak 

layaknya alquran, wajib dipelajari dan diikuti. (Al-Qofari, 1944: 

308) 

Mereka tidak mempercayai sanad yang telah diaplikasikan 

dalam sunnah para pengikut sunni, dan tidak menjadikan hadis-

hadis sunni sebagai dalil sedikitpun. Mereka juga mengingkari 

adalat al-Sahabat yang telah menjadi mufakat ahli hadis, karena 

menurut mereka banyak diantara para sahbaat yang kafir karena 

telah merampas hak sahabat Ali Ibn Abi Talib sebagai Khalifah 

pengganti Rasulullah.  

 

d. Pembagian Hadis Menurut Syiah. 

Menurut syiah hadis dibagi menjadi empat: yaitu sahih, 

hasan, mauthuq dan da’if. Adapun hadis sahih menurut syiah 

adalah : Hadis yang bersambung sanadnya kepada al-ma’sum yang 

diriwayatkan oleh imam yang adil dalam setiap thabaqatnya. (Al-

Qofari, 1944: 1065) 

Menurut Al-‘Amali hadis shohih adalah hadis yang 

riwayatnya bersambung kepada al-ma’sum dengan perantara 

imam yang ‘adil. Sifat ma’sum tidak hanya dinisbatkan kepada 

Rasulullah saja, akan tetapi juga dinisbatkan kepada para Imam 

Syiah. Selain dari imam mereka, riwayatnya tidak diterima 

meskipun ke’adilannya telah masyhur dikalangan sunni. (Al-

Qofari, 1944: 89)  

Sedangkan Hadis Hasan dalam pandangan Syiah ialah 

hadis yang sanadnya bersambung kepada imam yang mamduh 



 

188                 EPISTEMOLOGI HADIS   DALAM PERSPEKTIF KELOMPOK SYIAH DAN KHAWARIJ 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

(dipuji) dan diriwayatkan oleh sebagaian perawi yang shahih dan 

dalam thabaqat lain diriwayatkan oleh perawi yang kurang adil. 

(Al-Qofari, 1944: 89) 

Hadis Mauthuq adalah hadis yang dalam periwayatannya 

kemasukan riwayat-riwayat para sahabat yang Akidahnya rusak 

menurut syiah. (Al-Qofari, 1944: 89) 

Hadis dlo’if dalam pandangan syiah adalah hadis yang 

tidak memenuhi salah satu syarat hadis shohih, hasan dan 

mauthuq, dalam periwayatannya terdiri perawi yang majruh 

(tercela) dan majhul (bodoh).  

Pembagian hadis ini berdasarkan pada kitab-kitab 

mu’tabarah mereka. Mereka tidak menggunakan pokok-pokok 

ilmu hadis yang telah diaplikasikan oleh ulama Ahlus Sunnah wal 

Jama’ah. Bahkan hadis-hadis mereka banyak ditemukn kedlo’ifan 

dan kecacatan dalam berbagai segi, baik sanad maupun redaksi.    

Sehingga ketersambungan sanad bukanlah syarat mutlak 

hadis sahih, jika terdapat imam yang ma’shum yang 

menyandarkan hadisnya kepada Rasulullah, maka derajatnya 

shahih dan dapat diterima. Misalnya “dari Muhammad bin ‘Ali 

dari Abi Jamilah dari Jabir al-Ju’fi dari Abi Ja’far dia berkata 

“Rasulullah Sallallhu’alahi wa Sallam bersabda: Sesungguhnya 

orang mukmin dikenyangkan oleh makan dan minum, maka 

memujilah kepada Allah, Maka Allah akan memberikan pahala 

yang tidak diberikan kepaa orang yang Puasa. Sesungguhnya 

Allah maha bersyukur dan mengetahui maka diwajibkan untuk 

memuji-Nya.”  

Hadis diatas tidak memiliki ketersambungan sanad, karena 

Abu Ja’far merupakan generasi ketiga dibawah Rasulullah. 

Sehingga Abu Ja’far menghilangkan generasi sahabat dan tabi’in. 

(Al-‘Amili t.th. :252) Syiah pada prakteknya tidak mensyaratkan 

ketersambungan sanad layaknya hadis dalam kajian golongan 

sunni. Jika imam al-Ma’sum yang meriwayatkan hadis, maka 

ketersambungan sanad (ittisal al-sanad) tidak menjadi syarat dan 

kebutuhan lagi dalam kaidah kesahihan hadis.  



 

SHOFIATUN HIKMAH                                              189 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

2. Hadis Menurut Khawarij 

a. Definisi Khawarij 

Kata khawarij merupakan jamak dari kata  خارجة/ خارجى isim 

Musytaq dari lafadz  خروج. (Ibnu Manzhur, 1997:369)  Khawarij 

juga disebut sebagai kaum yang melewati batas dan kaum yang 

banyak mengikuti hawa nafsunya. (Sha’lan, 1432 H: 30) 

 Menurut al-Shirastani khariji adalah setiap orang yang keluar dari 

pemimpin yang benar yang disepakati oleh masyarakat. Ibnu 

Hazm menyatakan bahwa khawarij adalah orang yang 

mengingkari peristiwa tahkim. Baik kepada pihak Ali maupun 

kepada Mu’awiyah. Mengkafirkan sahabat-sahabat besar dan 

meyakini bahwa mereka kekal di neraka. Khawarij juga 

mengangkat imam selain dari golongan Quraish.( al-Amin, t.th.: 

10) 

Sebagian kelompok khawarij disebut sebagai Ibadiyyah. 

Seperti‘Ali, yahya, Ma’mar. Mereka menyatakan khawarij yaitu 

orang-orang yang keluar setelah arbitrase pertama dari golongan 

al-Azariqah. Nama Ibadiyyah dinisbatkan kepada Nama 

‘Abdullah bin Abad. Kelompok ini muncul pertama kali di 

Bashrah, yang kemudian pecah di dua negara. Kelompok pertama, 

bertempat di Oman, Barat daya dari arah Saudi Arabia. Kedua, 

berpusat di Maroko yang berbatasan dengan Afrika. Dalam 

perkembangannya kelompok Ibadiyyah juga tersebar di berbagai 

negara, seperti Libya, Tunisia, Yaman, Jazair, dan negara lainnya 

di timur tengah. Namun, dalam segi ‘Akidah kelompok ini 

menyerupai Mu’tazilah. (al-Amin, t.th.: 48)  

 Khawarij memiliki beberapa laqab diantaranya: Khawarij, al-

mariqah karena mereka melepaskan siri dari agama, bagaikan 

anak panah yang lepas dari panahnya. Al-muhakkamah 

dinisbatkan pada peristiwa tahkim yang menajdikan mereka 

memisahkan diri dari Ali dan Mu’awiyah  serta membuat firqah. 

H{aruriyyah dinisbatkan pada nama suatu tempat pertama kali 

mereka melepaskan diri dari barisan ‘Ali bin Abi Talib. Al-Shirah, 

dinisbatkan kepada ungkaan mereka kami menunjukkan dalam 



 

190                 EPISTEMOLOGI HADIS   DALAM PERSPEKTIF KELOMPOK SYIAH DAN KHAWARIJ 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

ta’at kepada Allah dan kami telah mendapat ganjaran Surga. 

Khawarij menerima semua laqab tersebut kecuali al-mariqah, 

karena mereka tidak rela dianggap melepaskan diri dari agama. 

(al-Amin, t.th.: 32-33) Mereka juga disebut Ahli Nahrawan, 

Shakakiyyah, Nasiiyah dan Sabiiyyah.  

Mereka memiliki karakteristik yang banyak disebutkan dalam 

hadis Nabi. Diantara karakteristik kaum khawarij antara lain: 

1) Mereka selalu menunjukkan Ibadah mereka, apalagi 

banyak disebutkan banyak orang-orang salih dari 

golongan mereka. 

2) Jahil wa dla’if atau tidak pandai dalam  permasalahan 

agama, meskipun mereka rajin beribadah termasuk 

membaca Alquran. 

3) Kuat, berani dan kasar, mudah balas dendam dan gampang 

membunuh diluar kelompok mereka. 

4) Fasih, dan mereka sangat jenius mendebat orang-orang 

yang mencela metode istidlal hukumnya maupun 

akidahnya.( al-Amin, t.th.: 34-39) 

5) Serampangan dalam metode pengambilan dalil. Mereka 

mengambil ayat-ayat yang berisi ancaman, dan 

meninggalkan ayat-ayat yang berisi tentang janji-janji 

Allah.  

6) Terburu-terburu dalam menyimpulkan hukum dan 

menghindari perbedaan pendapat. Jika ada perbedaan 

pendapat dalam suatu dalil, maka mereka meninggalkan 

semua pendapat.( Nasir bin ‘Abdul Karim, 1417 H :40)  

 

b. Akidah Kelompok Khawarij 

Khawarij memiliki akidah yang kemudian memberikan 

pengaruh terhadap pemahaman mereka dalam mengambil 

hukum. Diantara akidah mereka secara global yaitu: 

a. Kaum khawarij mengingkari adanya arbitrase, mengkafirkan 

Uthman bin Affan, Ali pasca tahkim, mu’awiyah. Talhah dan 



 

SHOFIATUN HIKMAH                                              191 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

Zubair, para sahabat yang andil dalam perang jamal, orang-

orang yang ridlo adanya peristiwa tahkim. (Sha’lan, 1432 H: 14) 

b.  Khawarij mengagungkan Abu Bakar dan ‘Umar bin Khattab 

beserta para pembantu keduanya. ( al-Amin, t.th: 32) 

c. Mereka mengeluarkan diri dari Imam yang zalim dan tidak 

menerima imam dari golongan Quraish. (al-Amin t. th: 32) 

d.  Kaum khawarij mengkafirkan orang-orang yang berdosa 

besar dan melegitimasi mereka kekal di Neraka. Mereka 

meyakini bahwa ‘Ali bin Abi Talib merupakan sahbat yang 

berdosa besar dan kekal di Neraka layaknya orang-orang kafir. 

(Sha’lan, 1432 H: 14)  

e. Menyatukan Asma’ dan sifat-sifat Allah Subhanahu wa ta’ala. 

f. Mengingkari ru’yatullah di Akhirat. 

g. Mengingkari ‘Azab di dalam kubur dan kenikmatan di 

dalamnya. (Sha’lan, 1432 H: 15) 

h. Meyakini bahwa seluruh umat muslim kafir, kecuali yang 

seaham dengan mereka. (Sha’lan, 1432 H: 16)  

 

c. Sunnah Dalam Perspektif Kelompok Khawarij. 

Khawarij memiliki empat dasar dalam hukumnya yaitu 

Alquran, Sunnah, Ijma’ dan Qiyas. Mereka memiliki prinsip yang 

kuat untuk menghindarkan diri dan periwayatan dari 

kebohongan. (Salih bin Ahmad, 1998:11) Mereka menjadikan 

Sunnah sebagai salah satu dasar hukum dalam beragama dengan 

didasarkan pada ayat-ayat dalam Alquran. Diantaranya surat Al-

Najm: 3-4 dan surat Al-Ahzab: 21 

 وَى . إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يوُحَىوَمَا يَ نْطِقُ عَنِ الَْ 

Dan tidaklah diucapkannya itu (Alquran) menurut 

keinginannya. Tidak lain (Alquran itu) wahyu yang diwahyukan 

kepadanya. (Kemenag, 2015: 329)  

Berdasarkan ayat tersebut, Rasulullah ma’shum dari 

kesalahan dan maksiat. Beliau hanya menyampaikan sesuatu yang 

haq dan benar karena datangnya dai Allah Subhanahu wata’alaa. 



 

192                 EPISTEMOLOGI HADIS   DALAM PERSPEKTIF KELOMPOK SYIAH DAN KHAWARIJ 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

Rasulullah menjadi perantara bagi Allah denganmakhluk-nya 

untuk memahami hukum-hukum Allah. (Saif al-Bus’idi, 1998: 11) 

َ وَالْيَ وْمَ الْْخِرَ  لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِ رَسُولِ اللّاِ   وَذكََرَ اللّاَ كَثِيراً  أسُْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَ رْجُو اللّا

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri tauladan 

yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) 

Allah dan kedatangan hari kiamat dan dia banyak menyebut 

Allah. (Kemenag, 2015: 420)  

 

Kaum Ibadiyah menjadikan sabda Rasulullah S{allallahu’alaihi 

wasallam pada derajat yang tinggi. Menurut kaum ibadiyah, tiada 

hukum kecuali atas persetujuannya, tiada kebenaran kecuali 

setelah adanya sabda Nabi. Keyakinan ini mereka dasarkan 

dengan mengikuti firman Allah dalam surat Al-Ahzab: 36.  

 

نْ أمَْرهِِمْ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلََّ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّاُ وَرَسُولهُُ أمَْرًا أَنْ يَكُونَ لَمُُ الِْْيَرةَُ مِ وَ 
َ وَرَسُولَهُ فَ قَدْ ضَلا ضَلََلًَّ مُبِينًا  وَمَنْ يَ عْصِ اللّا

Dan tidaklah patut bagi laki-laki yang mukmin dan tidak (pula) bagi 

perempuan yang mukmin, apabila Allah dan Rasul-Nya telah 

menetapkan suatu ketetapan, akan ada bagi mereka pilihan (yang 

lain) tentang urusan mereka. Dan barangsiapa mendurhakai Allah 

dan Rasulnya maka sungguhlah dia telah sesat, sesat yang 

nyata.(Kemenag, 2015: 423)  

Al-Kholili salah satu Imam besar kaum Ibadiyah di Oman 

pada kurun ketiga menyatakan bahwa tidak ada pernyataan yang 

bertentangan dengan hadis sahih, Hadis menjadi hujjah bagi 

selainnya, dan selain hadis tidak dapat dijadikan hujjah. (Ahmad, 

1998: 14)  

Keyakinan kaum Ibadiyyah dalam menempatkan Hadis 

pada derajat tertinggi, menjadikan mereka mendahulukan hadis 

diatas pernyataan selain Alquran. Jika terdapat pertentangan 

antara hadis dengan lainnya, maka tiada pilihan kecuali 

meninggalkan sesuatu yang datangnya bukan dari Rasulullah 

Sallallahu ‘alaihi wasallam.  



 

SHOFIATUN HIKMAH                                              193 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

d. Pembagian Hadis Menurut Khawarij 

Kaum khawarij tidak banyak berbeda dengan ahl al-Sunnah 

dalam membagi hadis. Mereka membagi hadis kedalam empat 

bagian, yaitu dari segi dzatnya, ketersambungan sanad, metode 

penyampaiannya kepada kita dan dari segi ketersambungan 

sanad. 

Kaum Khawarij membagi hadis ditinjau berdasarkan 

bentuk atau dzatnya menjadi tiga macam, yaitu: 

1) Sunnah Qawliyah: segala sesuatu yang bersumber dari Nabi 

berupa perkataan 

2) Sunnah Fi’liyyah: segala sesuatu yang bersumber dari Nabi 

berupa tingkah atau perbuatan. 

3) Sunnah Taqririyyah: segala sesuatu yang bersumber dari umat, 

sahabat di Masa Nabi dan Nabi melihatnya namun tidak 

mengingkarinya. 

Kaum Ibadiyyah sepakat menjadikan tiga bentuk hadis 

tersebut sebagai sumber tasyri’i.  

Ditinjau dari segi jumlah periwayatan, kaum Ibadiyyah 

membagi Hadis menjadi  dua yaitu Mutawatir dan Ahad.  

Kaum ibadiyah mendefinisikan Hadis Mutawatir adalah hadis 

yang diriwayatkan secara jama’ah dan dalam periwayatan 

tersebut tidak mungkin adanya kesepakatan berbohong. Selain itu, 

periwayatan tersebut sampai kepada Nabi. Jika periwayatan 

tersebut di nukil secara lafadz disebut mutawatir lafdhi. Sedangkan, 

jika dinukil hanya dengan maknanya saja, disebut mutawatir 

ma’nawi.  

Imam Al-Salimi menyatakan, bahwa hadis dapat disebut 

mutawatir jika memnuhi tiga syarat: 

1) Diriwayatkan oleh banyak sanad. Jika hanya diriwayatkan 

oleh empat jalur sanad saja, maka hadis tersebut belum 

mencapai derajat mutawatir. 

2) Dengan banyaknya jalur periwayatan, maka menurut 

kebiasaannya tidak mungkin adanya kesepekatan untuk 

berbohong dengan alasan apapun. 



 

194                 EPISTEMOLOGI HADIS   DALAM PERSPEKTIF KELOMPOK SYIAH DAN KHAWARIJ 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

3) Muatan berita dalam hadis berisi segala sesuatu yang bersifat 

mushahadah (dapat diterima akal). 

Jika ketiga syarat ini telah terpenuhi. Secara mutlak kaum 

Ibadiyyah menjadikan hadis tersebut sebagai sumber islam yang 

pokok dan fundamental. Sikap semacam ini, juga dilakukan oleh 

kelompok ahlus Sunnah wal Jama’ah. (Ahmad, 1998: 16) 

Sedangkan hadis Ahad dalam pandangan Khawarij adalah 

Hadis yang tidak mencapai derajat mutawatir. Hadis ahad dibagi 

menjadi dua: Mustafid dan Goiru Mustafid.  hadis mustafid juga 

disebut dengan hadis mashhur. Menurut al-Salimi hadis mashhur 

adalah hadis yang tidak banyak diriwayatkan oleh generasi 

sahabat, dan baru diterima, dinukil dna diriwayatkan oleh 

sebagian besar ulama pada generasi ke-tiga dan seterusnya (tabi’in 

kebawah). (Ahmad, 1998: 16) 

Al-Shimakhi mendefinisikan hadis mashhur adalah hadis yang 

diriwayatkan lebih dari tiga orang dengan syarat riwayatnya 

diterima. Kaum Ibadiiyyah berbeda pendapat dalam menjadikan 

hadis ahad sebagai Hujjah. Namun sebagian besar ahli ilmu 

dikalangan mereka menjadikan hadis ahad sebagai hujjah dengan 

beberapa ketentuan. Pertama, hadisnya di riwayatkan oleh 

perawi-perawi yang ‘adil hingga menjadi derajat maqbul (diterima 

priwayatannya). Kedua, muatan matannya tidak berkaitan dengan 

akidah. Kaum Ibadiyyah hanya menerima hadis ahad yang muatan 

maknanya berisi masalah-masalah ‘amaliyyah seperti Ibadah dan 

mu’amalah. Karena ibadah dan mu’amalah berfaidah zann, 

sedangkan akidah merupakan suatu hal yang qat’i. Maka harus 

berdasarkan dalil yang qat’i. Para fuqaha’ (ahli fikih) dan ahli ilmu 

dikalangan mereka telah sepakat menjadikan hadis ahad mustafid 

sebagai hujjah dengan ketentuan tertentu sebagaimana diatas. 

(Ahmad, 1998: 18) 

Khawarij mengagungkan Imam Ahmad dalam periwayatan 

hadis Ahad, mereka menyebutnya awdahu min al-Shams (lebih jelas 

daripada matahari). Karena imam Ahmad banyak meriwayatkan 

hadis Ahad yang periwayatannya mendukung dan menguatkan 



 

SHOFIATUN HIKMAH                                              195 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

akidah mereka. (Faisal, 1998: 16)  Sebagaimana hadis yang 

diriwayatkan Imam Ahmad berikut ini :  

حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي التياح، قال: سمعت أبا زرعة، يحدث  
« ريشيهلك أمتي هذا الحي من ق»عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: 

 ))لو أن الناس اعتزلوهم((قالوا: فما تأمرنا يا رسول الله؟ قال: 

 Dari Abi Hurairah dari Nabi Sallallahu ‘alaihi wa sallam 

bersabda: “Yang membinasakan kehidupan umatku adalah golongan 

dari quraish, para sahabat bertanya: lalu apa yang harus kita lakukan 

ya Rasulullah? Rasulullah menjawab: Jauhi mereka”. (Hanbal, 2001: 

381) 

Golongan Khawarij memahami hadis berdasarkan makna 

lahiriah teks (dhahir lafzi), sehingga banyak bercampur antara hadis 

yang bersifat muamalah dan akidah. Banyak hadis-hadis yang 

bersifat furu’iyyah dipahami sebagai hadis yang melegitimasi 

akidah mereka. Meskipun hadis tersebut berstatus Ahad, mereka 

menerima tanpa persyaratan. Jadi, persyaratan diterimanya hadis 

Ahad tidak berlaku bagi teks hadis yang secara teks melegitimasi 

akidah yang mereka yakini.  

Namun, khawarij menganggap kaum Sunni menerima hadis 

ahad dengan secara keseluruhan. Tanpa adanya verifikasi dengan 

keilmuan-keilmuan mustalah al-h{adith yang lain. Mereka juga 

memproklamirkan diri, bahwa mereka tidak menerima semua 

khobar yang mereka terima. Tentu hal ini berbeda dengan realitas 

bahwa kaum sunni menggunakan ilmu jarh wa ta’dil, ilmu t{abat 

al-ruwah dan perangkat ilmu hadis lainnya. Jika diketahui bahwa 

hadis tersebut diriwayatkan oleh seorang rawi yang ‘tsiqah dan 

periwayatannya bersambung, maka kaum sunni berani 

menjadikan hadis tersebut sebagai hujjah. (Faisal, 1998: 25) 

Ditinjau dari segi kualitasnya, Khawarij membagi Hadis 

menjadi tiga macam: Sahih, hasan dan da’if. Hadis sahih adalah 

hadis yang bersambung sanadnya, diriwayatkan oleh perawi yang 

‘adil dan dobit serta terhindar dari syadh dan ‘illat. (Faisal, 1998: 

25) 



 

196                 EPISTEMOLOGI HADIS   DALAM PERSPEKTIF KELOMPOK SYIAH DAN KHAWARIJ 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

Sedangkan Hadis hasan adalah hadis yang bersambung 

sanadnya diriwayatkan dari perawi yang adil, namun 

kedabitannya lemah, atau terjadi kemudallasan dalam sanad, yang 

tiada cacat dan ‘illat. Khawarij menjadikan hadis hasan sebagai 

hujjah layaknya hadis sahih. (Faisal, 1998: 25)  

Hadis do’if adalah hadis yang tidak memenuhi persyaratan 

hadis sahih dan hasan. Hadis do’if tidak dapat dijadikan hukum 

jika muatannya tentang hukum. Namun, jika muatannya tentang 

fado’il al-A’mal terdapat perselisihan. Imam al-Quth menyatakan: 

jangan menjadikan hadis dlo’if sebagai dalil pada tataran sifat-sifat 

Allah dan hukum antara yang halal dan haram.  

Ditinjau dari segi ketersambungan sanad, khawarij membagi 

hadis menjadi dua: muttasil dan gairu muttasil. Hadis muttasil 

adalah hadis yang sanadnya dari bawah hingga Rasulullah 

bersambung. Hadis gairu muttasil adalah hadis yang sanadnya 

tidak bersambung dari awal sampai akhir. Hadis gairu muttasil 

dibagi menjadi empat: mursal, munqati’, mu’allaq dan mu’dal. 

(Faisal, 1998: 22) 

Yang membedakan antara khawarij dengan ahlu al-Sunnah 

dalam hadis adalah pada aspek pemahaman. Khawarij dikenal 

sebagai kaum zahiri. Karena mereka memahami suatu dalil nash 

berdasarkan redaksi lafadz dan cenderung eksklusif. Hal itu 

dikarenakan mereka sangat lemah dalam pemahaman agama. 

Selain itu dari segi kehujjahan mereka terhadap hadis ahad juga 

tidak konsisten. Sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya. 

 

C. SIMPULAN 

Hadis menurut Syiah sangat berbeda dengan apa yang 

dipahami oleh Ahlussunnah wal Jama’ah. Hadis mereka fungsikan 

sebagaimana akidah yang mereka pegangi, yaitu akidah imamiyah. 

Syiah meyakini hadis yang shahih adalah hadis yang diriwayatkan 

oleh imam dua belas. Bahkan mereka meyakini bahwa imam 

menerima ilham dari Allah, sehingga perkataan mereka juga termasuk 

Hadis.  Epistemologi syiah dalam memahami sunnah di latarbelakangi 



 

SHOFIATUN HIKMAH                                              197 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

oleh akidah mereka terhadap imam dua belas, yang berdampak pada 

definisi hadis dan kehujjahan hadis dalam kelompok mereka.  

Khawarij secara umum memahami hadis setara dengan apa 

yang diyakini oleh Ahlussunnah wal Jama’ah. Namun, dari segi 

pemahaman, Khawarij banyak memahami redaksi hadis dari segi 

dzahirnya lafadz. Sehingga, pemahamn mereka banyak yang 

menyalahi apa yang seharusnya dipahami. Mereka membenci takwil 

karena ilmu mereka banyak disebutkan kurang luas. Khawarij juga 

dinilai tidak konsisten dalam menerima hadis ahad, jika terdapat hadis 

ahad yang melegitimasi akidah kaum khawarij maka hadis ahad 

diterima tanpa melalui persyaratan yang mereka tetapkan.  

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

al-Amin, ‘Abdul ‘Aziz Mukhtar Ibrahim. T. th. al-Ahadith al-Musnadah 

al-Waridah fi al-Khowarij wa sifatihim. T.tp: Maktabah al-Rushd.   

Al-‘Amili, Al-Harr. T. th. Tafsil wasail al-Shi’ah. T.tp.  

Al-Baruni, Abi al-Robi’ Sulaiman. (1936). Muktasar al-Ibadiyah. T.tp. 

Al-Bus’idi, Shakih bin Ahmad bin Saif. (1998). Riwayat al-H{adith ‘inda 

al-Abadiyah. Tesis: Universitas Alu Bait 

Depag Republik Indonesia. (2015). Alquran dan Terjemahnya. Jakarta: 

DKUprint.  

Faisal, Abdul ‘Aziz. (1998). Qudumu Kataib al-Jihad li Gazwi ahl al-

Zindiqah wa ilhad fi Masail al-I’tiqad. Saudi Arabi: Dar al-Sami’i. 

Al-Hisban, ‘Abdullah Muhammad. T.th. Ilmu al-Hadith baina Ahli al-

Sunnah wa al-Shi’ah. T.tp.  

Hanbal, Ahmad bin Muhammad. (2001). Musnad Ahmad. T.tp: 

Muassasah al-Risalah. 

Manzur, Ibnu. (1997). Lisan al-‘Arab. Kairo: Dar al-Fikr.  



 

198                 EPISTEMOLOGI HADIS   DALAM PERSPEKTIF KELOMPOK SYIAH DAN KHAWARIJ 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

Al-Qofari, Nasir bin ‘Abdillah bin ‘Ali. (1944). Usul Madhab Shi’ah 

Imamiyyah Ithna ‘Ashariyyah. Disertasi Jami’ah Su’udiyah al-

Islamiyyah.  

al-Slabi, Ali Mohamed. (2008). Fikr al Khowarij wa Shi’ah fi mizan Ahl al-

Sunnah wal Jama’ah. Kairo: Dar Ibnu Hazm.   

Sha’lan, Ibtihaj binti ‘Abdullah. (1432 H ). Aqwal aimmah ahl al-Sunnah 

fi Hukmi al-Khawarij. Saudi Arabi: Dar al-Sami’i 


