
NAZARUDDIN  245 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

MUKHABARAH SEBAGAI  
PROBLEM SOLVER UMAT 

Nazaruddin 
Dosen Fakultas Syariah IAIN Lhokseumawe  

Abstract 
The concept of Mukhabarah as a problem solver for the ummah and 
mukhabarah is also an Islamic intellectual legacy whose practice can be 
applied in the reality of people's lives. The application of the Mukhabarah in 
the era of modern society is carried out with a mechanism that is relevant to 
the existing development but remains consistent with the basis and values of 
Islamic ideality. This paper explores several things that are descriptive and 
exploratory with a sociological and welfare approach. The application of 
mukhabarah is limited to agriculture, however, this does not rule out the 
possibility of developing other fields with the basic principle of profit sharing. 
Mukhabarah aims to open up land that is not empowered to prosper land. 
Absorb labor to manage for those who do not own land, reduce the gap 
between capital and landowners and tenants, and boost land productivity. 
Mukhabarah shows that the concept still exists despite changing times by 
innovating operational techniques, institutionalizing the Mukhabarah to be 
practical and useful to the community generally, aims towards improving 
conditions by presenting Mukhabarah as a comprehensive solution for the 
people. 

Abstrak 
Konsep Mukhabarah sebagai problem solver umat dan mukhabarah juga adalah 
sebagai warisan intelektual Islam praktiknya dapat  diterapkan dalam realitas 
kehidupan masyarakat. Pemberlakuan Mukhabarah di era masyarakat modern 

dilakukan dengan mekanisme yang relevan dengan perkembangan yang ada 
namun tetap konsisten dengan dasar dan nilai idealitas Islam. Tulisan ini 
mengupas beberapa hal yang sifatnya deskriptif dan eksploratif dengan 
pendekatan sosiologis dan kesejahteraan. Penerapan mukhabarah dibatasi 
pada bidang pertanian saja namun demikian tidak menutup kemungkinan 
berpeluang dikembangkan dalam berbagai bidang lain dengan prinsip dasar 
bagi hasil. Mukhabarah sesungguhnya bertujuan untuk membuka lahan-lahan 

yang tidak diberdayakan, memakmurkan tanah. menyerap tenaga kerja 
untuk mengelola bagi mereka yang tidak memiliki lahan, mereduksi 
kesenjangan antara pemilik modal dan lahan dengan penggarap, dan 
mendongkrak produktifitas lahan.Mukhabarah  menunjukkan bahwa konsep 
tersebut masih eksis meskipun perubahan zaman dengan menginovasi tehnis 
operasionalnya, melembagakan Mukhabarah agar praktis dan berguna bagi 

Al-Mabhats with CC BY-SA license.Copyright © 2019, the author(s)



246       Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

masyarakat umum, bertujuan kearah perbaikan kondisi dengan 
menghadirkan Mukhabarah sebagai solusi umat secara komprehensif. 

Kata Kunci: Epistemologi, Paradigma Islam, Revitalisasi Muzara’ah. 

Pendahuluan 

A. Latar Belakang Masalah

Manusia dalah  makhluk sosial, yaitu  mahluk yang berkodrat 

hidup dalam masyarakat. Sebagai makhluk sosial kehidupannya 

saling ketergantungan sesama makhluk lainnya dalam hal ini 

khusunya manusia dimana mereka hidup berdampingan dalam 

masyarakat. Ahmad Ahzar Basyir (2000:11) Kebutuhan manusia 

dalam hal interaksi sessama bertujuan untuk memenuhi kebutuhan 

hidupnya. Dalam Islam  terdapat norma untuk saling menyayangi 

antara satu sama lain, langkah ini sebagai upaya untuk membangun 

masyarakat dengan dasar ta’awun (tolong-menolong), mawaddah 

(menyayangi), dan ikha’ (persaudaraan). Dalam  harta seseorang yang 

kaya, terdapat hak bagi seorang peminta dan yang membutuhkan, hak 

tersebut merupakan penggerak bagi rodanya perekonomian dalam 

Islam. 

Hal ini sesuai dengan firman Allah Swt dalam surat Al-Maidah 

ayat 2 : 

ئدِا  عاائرِا اللََِّّ والَا الشَّهْرا الْاْرااما والَا الْْادْيا والَا الْقالَا ا الَّذِينا آمانُوا لَا تُُِلُّوا شا لَا آميِناوا يَا أاي ُّها
ت اغُونا فاضْلَا مِنْ رابّيِِمْ وارِضْواانا  لالْتُمْ فااصْطاادُوا  الْب ايْتا الْاْرااما ي اب ْ إِذاا حا والَا يَاْرمِانَّكُمْ شاناآنُ  وا

سْجِدِ الْاْراامِ أانْ ت اعْتادُوا وكُمْ عانِ الْما والَا ت اعااوانوُا وات اعااوانوُا عالاى الْبِيِ واالت َّقْواى   ق اوْمٍ أانْ صادُّ
ثِْْ واالْعُدْواانِ  شادِيدُ الْعِقاابِ  إِنَّ اللََّّا   واات َّقُوا اللََّّا  عالاى الِْْ

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu 

melanggar syi'ar-syi'ar Allah, dan jangan melanggar kehormatan 

bulan-bulan haram, jangan (mengganggu) binatang-binatang had-ya, 

dan binatang-binatang qalaa-id, dan jangan (pula) mengganggu 



 

 

NAZARUDDIN                                              247 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

orang-orang yang mengunjungi Baitullah sedang mereka mencari 

kurnia dan keridhaan dari Tuhannya dan apabila kamu telah 

menyelesaikan ibadah haji, maka bolehlah berburu. Dan janganlah 

sekali-kali kebencian(mu) kepada sesuatu kaum karena mereka 

menghalang-halangi kamu dari Masjidilharam, mendorongmu 

berbuat aniaya (kepada mereka). Dan tolong-menolonglah kamu 

dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-

menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan bertakwalah 

kamu kepada Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya.  

Sikap tolong menolong yang diajarkan dalam Surat yang 

tersebut diatas berkaitan dengan kebajikan. Dengan pengertian bahwa 

Islam mendorong umatnya untuk saling membantu satu sama lain 

dalam hal kebaikan dan semua perbuatan yang bermanfaat bagi orang 

lain. Selain itu juga  ayat yang tersebut diatas juga  mengajarkan 

kepada umat Islam kebaikan yang dikerjakan secara bersama akan 

berdampak lebih besar karena pekerjaan yang dilakerjakan dengan 

sistem gotong royong mempunyai nilai spirit kebersamaan yang kuat, 

hingga dampaknya tersebut semakin cepat menyebar luas. Oleh 

karena itu dalam kehidupan sehari-hari seiring dengan perubahan dan 

pesatnya kemajuan yang dirasakan,  Manusia tidak dapat hidup 

dengan individualistis dengan bagaimanapun kondisinya, mereka 

saling berhubungan satu sama lain. Disebabkan ketergantungan 

sesama sangat terlihat dari kebutuhan untuk adanya bantuan dari 

orang lain. Adanya kehidupan dan aktivitas yang bervariatif 

sesungguhnya mengajarkan kepada setiap kita untuk saling 

memahami, saling menghormati dan saling tolong-menolong antara 

satu sama lain, karena secara sunnatullah manusia memiliki karakter 

makhluk sosial, artinya saling membutuhkan satu sama lain. Orang 

yang kaya membutuhkan orang miskin, begitu juga orang bodoh 

membutuhkan orang pandai. Adanya orang yang sukses dan maju 

karena adanya orang yang lemah, kebutuhan silang itu dapat 

dibuktikan dengan kenyataan yang ada.  

Soejono Soekanto (2000:111) dalam bukunya Sosiologi Suatu 

Pengantar Mengemukakan bahwa manusia adalah makhluk individu 



 

248               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

dan juga sebagai makhluk sosial yang tidak dapat berdiri sendiri, yang 

saling ketergantungan antara satu sama lain, karena manusia sejak 

lahir mempunyai hastrat atau keinginan untuk saling ketergantungan 

dengan manusia disekelilingnya. Sulaiman Rasjid (2010: 301) Islam 

sebagai agama yang sempurna, telah memberi pedoman hidup secara 

komprehensif melitputi: bidang aqidah. ibadah, dan muamalah. 

Dalam beraktivitas manusia sangat dipengaruhi oleh geografis 

dan kondisi daerah dimana masyarakat hidup. Kenyataan ini 

menunjukkan bahwa mayoritas masyarakat Indonesia hidup dan ber 

mukim di daerah  dengan mengantungkan diri mereka pada sektor 

pertanian. Praktik muamalah dalam hal ini  adalah pengelolaan tanah 

yang digarap oleh masyarakat pada umumnya dilakukan dengan cara 

Mukhabarah  dengan pihak lain. Praktik ini dilakukan dalam bentuk 

kerjasama salah satunya adalah mukhabarah praktik ini dilakukan 

dengan cara memberikan harta dari seseorang kepada orang lain 

sebagai modal usaha dimana keuntungan yang diperoleh akan dibagi 

berdua sesuai dengan kesepakatan sebelumnya. Praktik mukhabarah 

dilakukan dengan cara akad perjanjian keduabelah pihak dimana 

salah satu diantara mereka adalah sebagai pemilik modal, sedangkan 

pihak kedua disebut sebagai pengelola. Dimana keduanya sepakat 

untuk bermukhabarah, kemudian hasilnya akan dibagi sesuai dengan 

kesepakatan. 

Praktik Mukhabarah yang menjadi fokus dalam tulisan ini 

adalah tentang   pengelolan pertanian antara pemilik lahan dan 

pengarap, yakni pemilik lahan memberikan lahan kepada 

pengarap/pengelola tanah (pertanian), untuk ditanami dan dipelihara 

dengan imbalan didapatkan pada bagian tertentu dari hasil panen. 

Model Mukhabarah yang seperti ini di Aceh disebutkan dengan 

“Mawah Blang”  tentunya pengelola mempunyai Skill (keterampilan) 

dan keahlian.  

Pada prinsipnya praktik mukhabarah antara pemilik tanah dan 

penggarap sudah pernah dilakukan oleh Rasulullah saw. Hal ini dapat 

dibuktikan dengan adanya Hadis dari Ibnu umar r.a:  



 

 

NAZARUDDIN                                              249 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

رضي الله عنهما ان رسؤل الله عليه ؤسلم عامل اهل خيب بشطر مايخرخ منها من ابن عمر 
 ثمر اؤزرع

Artinya: Dari Ibnu Umar r.a bahwasanya rasulullah saw 

menandatangani perjanjian dengan penduduk Khaibar untuk memanfaatkan 

dengan persyaratan sebagian dari tanah yang berupa sayur-sayuran dan 

buah-buahan. (HR. Muslim).  

Mukhabarah memberikan peluang pekerjaan untuk 

meningkatkan pendapatan kedua belah pihak  yang memberikan 

dampak pada kesejahteraan kedua belah pihak. Disamping itu juga 

membangun rasa persaudaraan serta terbangunnya siklus saling 

membutuhkan antara satu sama lain. Dalam tulisan yang sedehana ini 

penulis ingin menyajikan telaah tuntas terhadap praktik Mukhabarah 

Ditinjau Menurut Hukum Ekonomi Syariah.  

 

B. Pengetian Mukhabarah 

Secara etimologi mukhabarah dan muzara’ah adalah pertanian. 

Rasyid Sulaiman (1994: 101) menurut Taqiyyudin yang 

mengungkapkan pendapat Al-Qadhi Abu Thayib, muzara’ah dan 

mukhabarah mempunyai satu pengertian. Walaupun mempunyai satu 

pengertian tetapi kedua istilah tersebut mempunyai dua arti yang 

pertama tharh al-zur’ah (melemparkan tanaman), maksudnya adalah 

modal(al-hadzar ). 

Mukhabarah dan muzara’ah memiliki makna yang berbeda, 

pendapat tersebut dikemukakan olehal-Rafi danal-Nawawi. 

Sedangkan menurut istilah definisi para ulama yang dikemukakan 

oleh Abd al-Rahman al-Zaziri pun berbeda. Al- Syaikh Ibrahim al-

Bajuri secara terminologi, terdapat beberapa definisi para ulama 

tentang mukhabarah yaitu: (1) ulama Malikiyah berarti perserikatan 

dalam pertanian, (2) ulama Hanabilah memberikan pengertian sebagai 

penyerahan tanah pertanian kepada seorang petani untuk digarap dan 

hasilnya dibagi berdua. 



 

250               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

Rachmat Syafe’i (2000: 213) Adapun bentuk kerja sama antara 

pemilik tanah dan penggarap dilakukan dengan akad perjanjian 

dimana hasilnya akan dibagi sesuai dengan kesepakatan. Mukhabarah 

ialah mempekerjakan seseorang pada tanahnya dengan pembagian 

hasil 1/2, 1/3, 1/4, dari hasil pertaniannya kelak. (3) Iman Syafi’i 

mendefinisikan mukhabarah adalah sebagai pengolahan tanah dengan 

imbalan hasil pertanian yang bibit disediakan oleh pengarap. 

 

ا عالاى اانْ يَّكُوْنا الْباذْرِ مِنا  ها لْكِ مُعاامالاةا العاامِلٍ فِِ اْلأارْضِ ببِ اعْضٍ ماايُخْرجُِ مِن ْ
ُ
الم  

Artinya: “Menggarap tanah dengan apa yang dikeluarkan dari tanah 

tersebut”. 

Rachmat Syafe’i (2000: 34) Mukhabarah  adalah  sebagian  sawah 

atau  ladang 1/2, 1/3, atau lebih atau kurang dari hasil panennya, jika 

bibitnya dari yang punya tanah. Akan tetapi jika Mukhabarah yang 

mempekerjakan seseorang pada tanahnya dengan diberi upah tertentu 

1/2, 1/3, 1/4, dari hasil panennya, jika bibit dari penggarap. 

Adapun Menurut Syaikh Ibrahim al-Bajuri berpendapat 

bahwa mukhabarah ialah: 

ا واالبْذرِ مِنْ الْعاامِلِ  ها لْكِ ببِ اعْضِ ماا يُخْرجُِ مِن ْ
ُ
لا الْعاامِلِ فِِ اْلأارْضِ الم  عاما

Artinya:“Sesungguhnya pemilik hanya menyerahkan tanah kepada 

pekerja dan modal dari pengelola”. 

Dari beberapa pengertian yang telah disebutkan diatas dapat 

disimpulkan bahwa Mukhabarah ialah kerjasama antara pemilik 

sawah/ladang dengan penggarap (petani), dan benih tanamannya 

dari pihak penggarap. Rachmat Syafe’i (2000: 215)Pembagian hasilnya 

menurut kesepakatan kedua belah pihak secara adil.Perbedaan antara 

muzara’ah dengan mukhabarah hanya terletak pada benih tanaman. Jika 

muzara’ah benih tanaman berasal dari pemilik tanah, maka dalam 

mukhabarah benih tanaman berasal dari penggarap. 

Seperti yang telah disebutkan bahwa munculnya pengertian 

muzara’ah dan mukhabarah dengan definisi yang berbeda tersebut 

karena adanya ulama yang membedakan antara arti muzara’ah dan 

mukhabarah, yaitu Imam Rafi’i belaiu memahami dengan dasar dhahir 



 

 

NAZARUDDIN                                              251 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

nash  Imam Syafi’i. Sementara Ulama yang menyamakan definisi 

muzara’ah dan mukhabarah diantaranya adalah Nawawi, Qadhi Abu 

Thayyib, Imam Jauhari, Al Bandaniji. Rachmat Syafe’i (2000: 36) 

mengartikan sama dengan memberi ketentuan: usaha mengerjakan 

tanah (orang lain) yang hasilnya dibagi. 

Mukhabarah ialah kerjasama antara pemilik sawah/ladang 

dengan penggarap (petani), dan benih tanamannya dari pihak 

penggarap.Pembagian hasilnya menurut kesepakatan kedua belah 

pihak secara adil. Perbedaan antara muzara’ah dengan 

mukhabarahhanya terletak pada benih tanaman. Jika muzara’ah benih 

(bibit)tanamannya berasal dari pemilik tanah, sedangkan dalam 

mukhabarah benih (bibit) berasal dari penggarap (petani). Pada 

umumnya kerja sama mukhabarah ini dilakukan pada perkebunan 

yang benihnya relatif murah, separti padi, gandum, kacang, dan lain-

lain. Namun tidak tertutup kemungkinan pada tanaman yang 

benihnya relatif murah pun dilakukan kerjasama muzara’ah. Setelah 

diketahui definisi-definisi di atas, dapat  dipahami bahwa mukhabarah 

dan muzara’ah ada kesamaan dan ada pula perbedaan. Persamaannya  

ialah antara mukhabarah dan muzara’ah  terjadi pada peristiwa yang 

sama, yaitu pemilik tanah menyerahkan tanahnya kepada orang lain 

untuk di kelola. Perbedaannya ialahpada modal, bila modal berasal 

dari pengelola, disebut  mukhabarah, dan bila modal yang dikeluarkan 

dari pemilik  tanah, maka model yang  seperti ini disebut dengan 

muzara’ah. Untuk itu dapat dipahami 

bahwa mukhabarah dan muzara’ah  ada sisi kesamaan dan ada pula sisi  

perbedaannya. 

Secara sederhana Astati  (2010: 67) dapat dibedakan pengertian 

ketiga istilah tersebut yaitu Mukhabarah, Muzara’ah dan Musaqah. (1) 

Mukhabarah  adalah kerja sama pengolahan pertanian antara pemilik 

lahan dan penggarap dimana pemilik lahan memberikan lahan 

pertanian kepada si penggarap untuk ditanami dan dipelihara dengan 

imbalan tertentu (persentase) dari hasil panen yang benihnya berasal 

dari penggarap. (2) Muzara’ah adalah bentuk kerja sama antara pemilik 

tanah dan pengarap tanah dengan perjanjian bagi hasil yang 



 

252               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

jumlahnya menurut kesepakatan bersama, sedangkan benih tanaman 

berasal dari pemiliknya dan (3) Musaqah adalah bentuk kerja sama 

antara pemilik kebun dan petani penggarap dengan tujuan agar kebun 

itu dipelihara dan dirawat sehingga memberikan hasil yang maksimal. 

Kemudian hasil tersebut dibagi diantara mereka berdua sesuai dengan 

kesepakatan sebelumnya. Amir Syarifuddin (2003: 243) kerjasama 

dalam bentuk musaqah ini berbeda dengan mengupah tukang kebun 

untuk merawat tanaman, karena hasil yang diterimanya adalah upah 

yang pasti ukurannya dan bukan dari hasil yang belum tertentu. Dari 

definisi ini dapat disimpulkan bahwa Mukhabarah adalah benih dari 

pengarap, sedangkan Muzara’ah adalah benih berasal dari pemilik 

lahan, adapun  Musaqah perawatan terhadap tanaman atau sejenis. 

penjelasan ini dapat dipahami letak perbedaan antara Mukhabarah, 

Muzara’ah  adalah pada sisi asal benih, sedangkan Musaqah merupakan  

kerjasama dalam hal pemeliharaan dan perawatan. 

 

C. Dasar Hukum Mukhabarah 

Muhammad Fuad (2003; 588)Dasar hukum yang dgunakan 

para ulama dalam menetapkan hukum di bolehkannya akad 

mukhabarah  adalah berdasarkan hadis Nabi saw, yang artinya: 

Sesungguhnya Nabi telah menyerahkan tanah kepada penduduk Khaibar, 

agar ditanami dan dipelihara, dengan perjanjian bahwa mereka akan diberi 

sebagian hasilnya.” (HR. Muslim dari Ibnu Umar r.a). 

Hadis yang diriwayatkan oleh Muslim dari Ibnu Umar r.a: 

رااانَّ النَّبِيِ ع نْ ابِْنِ عُما ا مِنْ ثماا اَ ها رٍ ااوْزارعٍْ  صالَّى اللهُ عالايْهِ واسالَّما عاامالا أاهْلا خايْباا بِشارْمِ ماايخاْرجُُ مِن ْ
()رواه مسلم  

Artinya: ”Dari Ibnu Umar, “Sesungguhnya Nabi Saw telah 

memberikan kebun beliau kepada penduduk Khaibar agar dipelihara oleh 

mereka dengan perjanjian mereka akan diberi sebagian dari penghasilan, baik 

dari buah-buahan maupun dari hasil pertahunan (Palawija).” (HR. 

Muslim). 

 



 

 

NAZARUDDIN                                              253 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

ذِهِ ف ارُباا  قْلَا فاكُنَّا نُكْرىِْالَارْضا عالاى اانَّ لاناا ها دِيْجِ قاالا كُنَّاااكْث ارااْلَانْصاارِ حا تْ عانْ راافِعِ بْنِ خا اَ ا أاخْرا
 . عانْ ذالِكا انا ذِهِ ف ان اها ْ تُُْرجِْ ها ذِهِ والَا )رواه البخرى(ها  

 Artinya: “Berkata Rafi’ bin Khadij: “Diantara 

Anshar yang paling banyak mempunyai tanah adalah kami, maka kami 

persewakan, sebagian tanah untuk kami dan sebagian tanah untuk mereka 

yang mengerjakannya, kadang sebagian tanah itu berhasil baik dan yang lain 

tidak berhasil, maka oleh karenanya Rasulullah Saw. Melarang paroan 

dengan cara demikian”. (HR.Bukhari).  

Adapun menurut para ulama Syafiiah diantaranya an-

Nawawi, Ibnu Munzir dan Khatabi berpendapat bahwa hukum 

mukhabarah dan muzara’ah adalah boleh, pendapat mereka didukung 

oleh hadis yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim diterima dari 

ibnu Abbas r.a. “Sesungguhnya Nabi saw. Tidak mengharamkan ber-

muzara’ah, bahkan  beliau menyuruhnya, supaya yang sebagian 

menyanyangi sebagian yang lain. Dalam arti lain, “Barang siapa 

memiliki tanah maka hendaklah ditanaminya atau diberikan faedahnya 

kepada saudaranya, jika ia tidak mau maka boleh ditahan saja tanah itu.  

Kemudian menurut Ahmad (tt: 591) mengungkapkan 

pendapat yang bersumber dari kitab Al-Minhaj bahwa mukhabarah  

adalah mengerjakan tanah (menggarap ladang atau sawah) dengan 

mengambil sebagian dari hasil, sedang benihnya dari pekerja dan 

tidak boleh pula ber-muzara’ah, yaitu pengolahan tanah yang 

benihnya dari pemilik tanah. Pendapat ini beralasan kepada hadis 

shahih, antara lain hadis Tsabit Ibn Adh-Dhahak, karena akibat buruk 

yang sering terjadi ketika berubah. 

Diriwayatkan oleh Muslim Imam Muslim disebutkan sebagai 

berikut; 

دَّ ث اناا سُفْياانُ عا  را حا دَّ ث اناا ابْنُ إابِ عُما رواحا ٍَ انا يُخاا بِ نْ عامْ ر  و واابْنا طااوُسٍ عانْ طااوُسٍ أاه كا رُ قاالا عُما
بِيِ صا  َِ مُْ ي ازْغُمُونا أانَّ النَّ ا ب اراةا فاإِنََّّ خا َُ دِهِ الَْ ى اِلله عالايْهِ لَّ و ف اقُلْتُ لاهُ يَا أابَا عابْدِ الرَّحْْانِ لاوْ ت اراكْتا ها

ا ب اراةا  لِكا ي اعْنِِ ابْنا عابَّاشٍ أانَّ النَّ  واسَّلامْ نَّااي عانْ الْمُخا رُو أاخْباانِ أاعْلُمُهُمْ بدِا بِيِ صالَّى ف اقالا أايْ عُما َِ

ير  لاهُ مِنْ أانْ يَاْخُذا عالايْها  اهُ خا دُ كُمْ أاخا نْاخُ أاحا ا إِنَااا قاالا يَا ها دَّ  اِلله عالايْهِ واسالَّمْ لَاْ ي انْهُ عان ْ ا ماعْلُوْماا حا اَ رْ خا



 

254               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

باة ي ْ دَّ ث اناا أابوُ باكْرِ بْنُ أابِ شا دَّ ث اناا الث َّقافِيُّ عانْ أايُّوبا ح وحا را حا ُُ بْنُ إبِْ رااهِيْما ث اناا ابْنُ إابِ عُما اَ إِسْ  وا
دَّ ث اناا مُُامَّدُ بْنُ رُمْحٍ أاخْباانا الَّليْثُ عانْ ابْنِ خُ  انا ح وحا اَ عاا عانْ واكِيْعٍ عانْ سُفْيا ي ْ دَّ را خَاِ يْجٍ ح و حا

ى عانْ شاريِْكٍ عانْ شُعْباةا كُلُّهُمْ عانْ عامْرِو بْنِ دِيْ ناارٍ  دَّ ث اناا الْفاضْلُ بْنُ مُسا نْ عا ثانِِ عالِيُّ بْنُ حُخْرٍ حا
دِيثِْهِمْ. )رواه مسلم(  بِيِ صالَّى اِلله عالايْهِ واسَّلامْ نَاْوا حا َِ       طااوُسٍ عانْ ابْنِ عابَّاسٍ عانِ النَّ

Artinya: “Telah menceritakan kepada kami Ibnu Abi Umar telah 

menceritakan kepada kami Sufyan dari 'Amru dan Ibnu Thawus dari 

Thawus bahwa dia adalah seorang petani yang mengusahakan tanahnya dan 

memungut sebagian dari hasil tanaman yang ditanamnya, Amru berkata; 

Lalu saya bertanya kepadanya; "Wahai Abu Abdurrahman, sekiranya kamu 

menghentikan usahamu melakukan mukhabarah, karena sesungguhnya 

mereka mengatakan bahwa Nabi Saw telah melarang melakukan 

mukhabarah." Thawus menjawab; "Hai Amru, telah mengabarkan kepadaku 

orang yang lebih mengetahui dari pada mereka tentang perihal itu , yaitu 

Ibnu Abbas, bahwa Nabi Saw tidak melarang hal itu, hanya saja beliau 

bersabda: "Salah seorang dari kalian memberikan sebagian tanahnya kepada 

saudaranya itu lebih baik daripada memungut imbalan tertentu." Telah 

menceritakan kepada kami Ibnu Abi Umar telah menceritakan kepada kami 

Ats Tsaqafi dari Ayyub. Dan diriwayatkan dari jalur lain, telah 

menceritakan kepada kami Abu Bakar bin Abu Syaibah dan Ishaq bin Ibrahim 

semuanya dari Waki' dari Sufyan. Dan diriwayatkan dari jalur lain, telah 

menceritakankepada kami Muhammad bin Rumh telah mengabarkan kepada 

kami Al Laits dari Ibnu Juraij. Dan diriwayatkan dari jalur lain, telah 

menceritakan kepadaku Ali bin Hujr telah menceritakan kepada kami Al 

Fadll bin Musa dari Syarik dari Syu'bah semuanya dari 'Amru bin Dinar 

dari Thawus dari Ibnu Abbas dari Nabi saw.” (HR. Muslim). 

Sebagian ulama ada yang melarang praktik bagi hasil tanah 

pertanian semacam ini. Mereka beralasan pada hadis yang 

diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim, yaitu: 

دِهِ والْاُ  قْلَا فاكُنَّا نُكْرىِ اْلَارْضا عالاى اانَّ لانَّا ها دِيْخ قاالا كُنَّا ااكْث ارا الَانْصاا رحِا دِهِ عانْ راا فِعِ بْنِ خا م ها
. )رواه البخرى(  دِهِ ف اناها ى نا عانْ ذاالِكا ْ تُُْرجِْ ها دِهِ والَا تْ ها اَ  ف ارُبَّاا ااخْرا



 

 

NAZARUDDIN                                              255 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

Artinya: “Rafi’bin Khadij berata, “Diantara Anshar yang paling 

banyak mempunyai tanah adalah kami, maka kami persewakan, sebagian 

tanah untuk kami dan sebagian untuk mereka yang mengerjakanya. Kadang-

kadang tanah itu berhasil baik dan yang lain tidak berhasil. Oleh karena itu 

Rasulullah melarang paroan dengan cara demikian. (HR. Bukhari).    

Adapun hadis yang melarang di atas maksudnya adalah 

“apabila penghasilan dari sebagian tanah ditentukan mesti 

kepunyaan salah seorang diantara mereka. Karena memang kejadian 

di masa dahulu itu mereka memarokan tanah dengan syarat akan 

mengambil penghasilan dari sebagian tanah yang lebih subur, 

persentase bagian masing-masing pun tidak diketahui. Keadaan 

inilah yang dilarang oleh Nabi Muhammad saw Sebab pekerjaan 

demikian bukaanlah dengan cara adil dan insaf.  Menurut Imam 

Syafi‟i:  

ا لَاْ يَاُزْ، وااِنِ اكْتَاااهُ و زْاءا ماعْلُوماا مِنْ رايْعِها َُ ا: واشاراما لاهُ  لِ اارْضا ليِ ازْراعاها َُ بِ  اِذاا دافاغا إِلَا را ها ا بِذا ايِ َّها
. ازا اَ  ااوْ شاراما لاهُ طاعااماا ماعْلُوماا فِِ ذِمَّتِهِ 

Artinya: “Bila seseorang menyerahkan kepada orang lain sebidang tanah 

untuk ditanami, dan menjajikan kepadanya bagian tertentu dari 

hasil tanamanya maka (hukumnya) tidak boleh. Dan bila ia 

menyerahkan tanah itu kepadanya dengan emas atau perak, atau 

menjajikan kepadanya makanan tertentu dalam tanggungan, 

maka (hukumnya) boleh.  

Dari beberapa pendapat para Ulama tentang praktik 

mukhabarah sebagaimana yang telah tersebut, maka ada hal-hal yang 

diperbolehkan dan ada pula yang dilarang dalam praktik mukhabarah 

tersebut untuk lebih jelasnya dapat disebutkan sebagai berikut: 

1. Mukhabrah yang diperbolehkan 

Dalam praktik mukhabarah sebagaimana yang telah disebutkan 

ketentuannya dalam fiqh maka ada beberapa hal yang dibolehkan 

untuk dilakukan dalam praktik mukhabarah tersebut adalah sebagai 

berikut:  

a. Perjanjian kerjasama dimana tanah milik satu pihak, peralatan 

pertanian, benih dan tenaga dari pihak lain, keduanya 



 

256               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

menyetujui bahwa pemilik tanah akan memperoleh bagian 

tertentu dari hasil.  

b. Kedua belah pihak sepakat atas tanah, benih, perlengkapan 

pertanian dan tenaga serta menetapkan bagian masing-masing 

yang akan diperoleh dari hasil.  

c. Keuntungan yang diperoleh jelas pembagiannya menurut 

kesepakatan, dalam ukuran angka persentase, bukan dalam 

bentuk angka mutlak yang jelas ukuranya. 

d. Segala keperluan untuk memelihara tanaman diserahkan 

kepada penggarap. 

e. Kedua belah pihak dalam akad telah dewasa dan sehat akalnya 

serta tanpa paksaan dari manapun. 

 

2. Mukhabarah yang dilarang  

Adapun praktik Mukhabarah yang dilarang salah satunya 

adalah jika bagiannya ditentukan dalam jumlah tertentu berdasarkan 

hasil luas tertentu yang hasilnya menjadi miliknya, sedangkan 

sisanya untuk penggarap atau dipotong secukupnya. Maka dalam 

keadaan seperti ini dianggap fasid karena mengandung gharar 

(tipuan) dan dapat membawa kepada perselisihan. al-Bukhari 

meriwayatkan dari Rafi’bin al Khudaij, berkata: “Dahulu kami 

termasuk orang yang paling banyak  menyewakan tanah untuk 

digarap. Waktu itu kami menyewakan tanah yang sebagian hasilnya 

yang disebut pemilik tanah. Kadang-kadang untung dan kadang-

kadang tidak memberikan untung. Lalu kami dilarang”.  

Selain yang tersebut di atas, permasalahan dibawah ini juga 

dilarang dalam mukhabarah yaitu:  

a. Perjanjian yang ditetapkan jumlah hasil tertentu yang harus 

diberikan kepada pemilik tanah, yaitu suatu syarat yang 

menentukan bahwa apapun dan berapapun hasilnya, pemilik 

tanah tetap menerima lima atau sepuluh mound dari hasil 

panen. 



 

 

NAZARUDDIN                                              257 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

b. Hanya pada bagian lahan tertentu yang berproduksi, misalkan 

bagian utara atau selatan, maka bagian tersebut diperuntukan 

bagi pemilik tanah. 

c. Penyerahan tanah kepada seseorang dengan syarat tanah 

tersebut akan tetap menjadi miliknya jika sepanjang pemilk 

tanah masih menginginkannya dan akan menghapuskan 

kepemilikannya manakala pemilik tanah menghendaki. 

d. Ketika petani dan  pemilik tanah sepakat membagi hasil tanah 

tapi satu pihak menyediakan bibit dan pihak lainya 

menyediakan alat-alat pertanian. Misalnya pihak pertama 

pemilik tanah, pihak kedua bertangunggung jawab atas benih, 

pihak ketiga bertanggung jawab atas alat-alat pertaniaan. 

e. Adanya hasil panen lain (selain daripada yang ditanam di 

ladang itu) harus    

    dibayar oleh satu pihak sebagai tambahan kepada hasil 

pengeluaran tanah. 

 

D. Rukun dan Syarat-syarat Mukhabarah 

Kerjasama dalam bentuk mukhabarah adalah kehendak dan 

keinginan dua pihak, oleh karena itu harus teradi dalam suatu akad 

atau perjanjian, baik secara formal dengan ucapan ijab dan qabul, 

maupun dengan cara lain yang menunjukan bahwa keduanya telah 

melakukan kerjasama secara rela sama rela. 

1. Rukun mukhabarah 

a. Pemilik tanah 

b. Petani atau penggarap 

c. Obyek al- Mukhabarah 

d. Ijab dan Qabul secara lisan 

 

2. Syarat-syarat mukhabarah 

Ada beberapa syarat dalam mukhabarah, diantaranya: 

a. Pemilik kebun dan penggarap harus orang yang baligh dan 

berakal. 



 

258               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

b. Benih yang akan ditanami harus jelas dan menghasilkan. 

c. Lahan merupakan lahan yang menghasilkan jelas batas-

batasnya. Dan diserahkan sepenuhnya kepada penggarap. 

d. Pembagian untuk masing-masing harus jelas. 

e. Jangka waktu harus jelas menurut kebiasaan. 

Muzara’ah dan Mukhabarah mempunyai pengertian yang sama, 

yaitu kerjasama antara pemilik sawah dengan penggarapannya, 

namun yang membedakan disini adalah mengenai bibit pertanian. 

Hendi  Suhendi (2010: 206)Mukhabarah bibitnya dari penggarap, 

sedangkan Muzara’ah dari pemilik lahan. Semua yang harus dipenuhi 

pada Muzara’ah juga berkaitan dengan  Mukhabarah, dari segi bagi 

hasil, penggolahan dan dari segi yang membatalkannya, dari segi 

penggolahan kehendak dan keinginan kedua belah pihak, karena itu 

terjadi dalam satu akad atau perjanjian, baik secara formal maupun 

dengan ucapan maupun dengan cara lain yang menunjukkan 

kerjasama secara suka rela. 

Hendi  Suhendi (2010: 208-210) Zakat hasil dari setengah 

(sebagian) sawah /ladang ini diwajibkan atas orang yang punya 

benih, jadi zakat diwajibkan atas yang punya tanah karena hakekatnya 

dialah yang bertanam petani hanya mengambil upah bekerja. 

Penghasilan yang didapat dari upah yang tidak wajib dibayar 

zakatnya. Sedangkan pada mukhabarah, zakat diwajibkan atas petani 

yang bekerja, pada hakekatnya dialah yang bertanam, yang punya 

tanah seolah-olah mengambil sewa tanahnya, sedangkan penghasilan 

sewanya tidak wajib dikeluarkan zakatnya. Jika benih berasal dari 

keduannya, maka zakatnya wajib atas keduanya sebelum diambil dari 

jumlah pendapatan keduanya sebelum dibagi. 

 

3. Akibat Hukum Dari Praktik Akad Mukhabarah 

Dalam akad Mukhabarah maka akan ada hak dan kewajiban 

diantara kedua belah pihak yang mengadakan ada mukhabarah 

tersebut. Oleh karena itu ada akibat hukum yang mengikat diantara 

pemilik tanah dan pekerja, diantaranya yaitu: 



 

 

NAZARUDDIN                                              259 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

a. Petani penggarap bertanggung jawab mengeluarkan biaya benih 

dan biaya pemeliharaan pertanian tersebut. 

b. Hasil panen dibagi antara kedua belah pihak sesuai kesepakatan.  

c. Pengairan dilaksanakan sesuai kesepakatan. Apabila tidak ada 

kesepakatan maka berlaku kebiasaan di tempat masin-masing. 

Apabila kebiasaan lahan itu diairi dengan air hujan, maka 

masing-masing pihak tidak boleh dipaksa mengairi melalui 

irigasi. 

d. Apabila salah satu diantara kedua belah pihak meninggal dunia 

sebelum panen, maka akan diwakili oleh ahli warisnya, karena 

jumhur ulama berpendapat bahwa akad upah mengupah (ijarah) 

bersifat mengikat kedua belah pihak. lazimnya di Indonesia 

apabila salah satu pihak meninggal, maka haknya beralih 

kepada ahli warisnya, sampai habisnya jangka waktu sewa-

menyewa. 

e. Kedua belah pihak harus menghormati perjanjian, sebagaimana 

yang dikatakan oleh  Sayyid Sabiq, bahwa penghormatan 

terhadap perjanjian menurut Islam hukumnya wajib, melihat 

pengaruhnya yang positif dan perannya yang besar dalam 

memelihara perdamaian dan melihat urgensinya dalam 

mengatasi kemusykilan, menyelesaikan perselisihan dan 

menciptakan kerukunan. 

 

E. Perjanjian Bagi Hasil Pertanian di Indonesia 

Pada dasarnya baik mukhabarah, muzara’ah dan musaqat adalah 

konsep kerja sama bagi hasil dalam pengelolaan pertanian antara 

petani pemilik lahan dengan petani pengarap. Dalam praktiknya, 

sebenarnya mukhabarah dan  muzara’ah  sudah menjadi tradisi 

masyarakat petani di pendesaan yang dikenal dengan istilah bagi 

hasil. Chairuma Pasaribu dan Suhrawardi (2006: 61) Khususnya di 

tanah Aceh, praktik ini biasa disebut dengan “Mawah Blang”. 

Penerapan sistem ini pada umumnya dapat dilihat pada masyarakat 

pendesaan yang hidupnya mengandalkan pertanian. Karena sistem ini 

akan membentuk kerjasama antara pemilik lahan dengan pengarap 



 

260               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

yang didasari rasa persaudaraan antar kedua belah pihak, dan juga 

sangat membatu mereka yang memiliki lahan tapi tidak mempunyai 

waktu unuk menggarapnya dan mereka yang tidak memiliki lahan 

tapi memiliki keahlian dalam betani. 

Secara sedehana dapat dikemukakan bahwa yang dimaksud 

dengan bagi hasil adalah perjanjian pengolahan tanah, dengan upah 

sebagian dari hasil diperoleh. Perjajian bagi hasil dalam konteks 

masyarakat Indonesia bukanlah suatu  hal yang baru, yakni dikenal di 

dalam hukum adat. Konsep perjanjian bagi hasil pengolahan pertanian 

telah diadopsi kedalam hukum positif dengan dituangkan dalam 

undang-undang Nomor 2 Tahun 1960 Tentang Bagi Hasil Tanah 

Pertanian. 

Dalam ketentuan Pasal 1 undang-undang ini disebutkan 

bahwah: “Perjanjianbagi hasil ialah perjanjian dengan nama apapun 

juga yang diadakan antara pemilk pada satu pihak dan seseorang atau 

badan hukum pada pihak lain, yang dalam undang-undang ini 

disebut ”penggarap” berdasarkan perjanjian dimana pengarap 

diperkenankan oleh pemilik tersebut untuk menyelenggarakan usaha 

pertanian diatas pemilik, dengan pembangian hasilnya anatara kedua 

belah pihak ”. 

Adapun yang menjadi tujuan utama lahirnya undang-undang 

ini adalah: 

a. Agar pembagian hasil tanah antara pemilik dan pengarapnya 

dilakukan atas dasar yang adil. 

b. Dengan menegaskan hak-hak dan kewajiban-kewajiban dari 

pemilik dan pengarap agar terjamin pula kedudukan hukum yang 

layak bagi para penggarap, yang biasanya dalam perjanjian bagi 

hasil itu berada dalam kedudukan yang tidak kuat, yaitu karena 

umumnya tanah yang tersedia tidak banyak, sedangkan jumlah 

orang yang ingin menjadi penggarap adalah sangat besar. 

c. Dengan tersenggaranya apa yang disebut diatas pada a dan b 

pada poin diatas, maka akan bertambah bergembiralah para 

petani penggarap, hal mana aan berpengaruh baik pulu pada 

produksi tanah yang bersangkutan, yang berarti suatu langkah 



 

 

NAZARUDDIN                                              261 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

maju dalam melaksanakan program yang akan melengkapi 

”sandang pangan rakyat”.   

 

F. Tinjauan Hukum Tentang Bagi Hasil Dalam Akad 

Mukhabarah 

Bagi hasil dalam pertanian dapat diartikan pembagian hasil 

atas pengolahan sawah atau  ladang dalam awal perjanjian dengan 

persentase tertentu. Dalam hal bagi hasil antara Malik dan Amil 

masing-masing harus mempunyai rasa kemanusiaan. Dalam Al-

Qur’an surah al-Ahqaaf ayat 19 Allah berfirman: 

 

ات  مَِّا عامِلُوا اَ مُْ واهُمْ لَا يظُلْامُونا   والِكُليٍ دارا الْا واليُِ وافيِي اهُمْ أاعْما  

Artinya: “Dan bagi masing-masing mereka derajat menurut apa yang telah 

mereka kerjakan dan agar Allah mencukupkan bagi mereka 

(balasan) pekerjaan-pekerjaan mereka sedang mereka tiada 

dirugikan.  

 

Muhammad Syauqi al-Fanjari menjelaskan bahwa makna 

kontekstual dari ayat diatas adalah bahwa upah yang diberikan 

kepada para pekerja didasarkan atas pertimbangan kerja, bukan atas 

dasar eksploitasi kedhaliman. Dalam pembagian hasil mukhabarah 

Islam tidak menjelaskan secara rinci tentang persentasenya hanya saja 

disebutkan bahwa pembagian  hasil sesuai kesepakatan. Maksudnya 

tidak jelas pembagian antara pemilik tanah dan petani penggarap atas 

cara pembagian dan besar bagiannya masing-masing kedua  belah 

pihak. Oleh karena itu dalam konteks ini di Indonesia dikeluarkan 

Keputusan Bersama Menteri Dalam Negeri dan Menteri Pertanian, 

pada tanggal 7 Januari 1960 telah diundangkan Undang-Undang 

Nomor 2 Tahun 1960 tentang perjanjian bagi hasil. Adapun yang 

menjadi tujuan utama lahirnya undang-undang ini sebagaimana 

dikemukakan dalam memori penjelasan undang-undang itu, 

khususnya dalam penjelasan umum poin 3 disebutkan: 

“Dalam rangka usaha akan melindungi golongan yang 

ekonominya lemah terhadap praktik-praktik yang sangat merugikan 



 

262               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

mereka, dari golongan yang kuat sebagaimana halnya dengan 

perjanjian bagi hasil yang diuraikan di atas, maka dalam bidang 

agraria diadakanlah undang-undang ini, yang bertujuan mengatur 

perjanjian bagi hasil tersebut dengan maksud: 

1. Agar pembagian hasil tanah antara pemilik dan penggarapnya 

dilakukan atas dasar yang adil. 

2. Dengan menegaskan hak-hak dan kewajiban-kewajiban dari 

pemilik dan penggarap, agar terjamin pula kedudukan hukum 

yang layak bagi para penggarap, yang biasanya dalam perjanjian 

bagi hasil itu berada dalam kedudukan yang tidak kuat, yaitu 

karena umumnya tanah yang tersedia tidak banyak, sedangkan 

jumlah orang yang ingin menjadi penggarapnya adalah sangat 

besar. 

3. Dengan terselenggaranya apa yang tersebut pada a dan b di atas, 

maka akan bertambah bergembiralah para petani penggarap, hal 

mana akan berpengaruh baik pula pada produksi tanah yang 

bersangkutan, yang berarti suatu langkah maju dalam 

melaksanakan program akan melengkapi “sandang pangan” 

rakyat. 

Kemudian dalam rangka perimbangan bagi hasil yang sebaik-

baiknya antara kepentingan masing-masing pihak pemilik tanah dan 

penggarap telah dikeluarkan keputusan bersama Menteri Dalam 

Negeri dan Menteri Pertanian Nomor 211/1980 dan Nomor 

714/Kpts/Um/9/1980 yang menjelaskan perimbangan hak antara 

pemilik tanah dan penggarap, yang mana dalam keputusan tersebut 

di atas dikemukakan pada poin kedua menetapkan sebagai berikut: 

Besarnya imbangan bagian hasil tanah yang menjadi hak penggarap 

dan pemilik. 

Menurut Instruksi Presiden Nomor 13 Tahun 1980 tentang 

Pedoman Pelaksanaan Undang-undang Nomor 2 Tahun 1960 tentang 

Perjanjian Bagi Hasil, cara pembagian timbangan bagi hasil adalah 

sebagaimana diatur dalam Pasal 4 ayat (1) yang mengatur mengenai 

besarnya bagian hasil tanah sebagai berikut : 



 

 

NAZARUDDIN                                              263 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

a. 1 (satu) bagian untuk penggarap dan 1 (satu) bagian untuk 

pemilik bagi tanaman padi yang ditanam di sawah. 

b. 2/3 (dua pertiga) bagian untuk penggarap serta 1/3 (satu 

pertiga) bagian untuk pemilik bagi tanaman palawija di sawah 

dan padi yang ditanam di ladang kering. 

Sedangkan dalam ayat (2) pasal tersebut mengatur Hasil yang 

dibagi adalah hasil bersih, yaitu hasil kotor sesudah dikurangi biaya-

biaya yang harus dipikul bersama seperti benih, pupuk, tenaga ternak, 

biaya menanam, biaya panen dan zakat. Besarnya imbangan bagian 

hasil tanah yang menjadi hak penggarap dan pemilik diatur dalam 

Keputusan Bersama Menteri Dalam Negeri dan Menteri Pertanian 

Nomor 211 Tahun 1980 Nomor 714/Kpts/Um/9/1980 tentang 

Pedoman Pelaksanaan Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor 

13 Tahun 1980 adalah sebagai berikut: 

Jumlah biaya untuk bibit, sarana produksi, tenaga ternak, 

tenaga tanam dan panen, sebagaimana dimaksud dalam Pasal 1 huruf 

d Undang-undang Nomor 2 Tahun 1960 dinyatakan dalam bentuk 

hasil natural padi gabah, sebesar maksimum 25 persen dari hasil kotor 

yang besarnya dibawah atau sama dengan hasil produksi rata-rata 

dalam daerah kabupaten atau kecamatan yang bersangkutan.  

 

G. Hikmah Akad Mukhabarah 

Rasyid Sulaiman (1994: 301) Siklus kehidupan manusia terlihat 

saling ketergantunggan dan saling memberikan manfaat kepada 

sesama, sebagai contoh dimana mereka banyak harta mereka punya 

binatang ternak seperti sapi, kebau, dan yang lainnya.dipihak lain 

mereka punya kesanggupan untuk berladang dan bertani guna untuk 

mencukupi keperluan hidupnya, namun mereka tidak memiliki tanah. 

Sebaliknya banyak diantara manusia mempunyai tanah, sawah, 

ladang, dan lainnya, yang layak untuk ditanami (bertani), tetapi ia 

tidak memiliki binatang untuk mengolah sawah dan ladangnya 

tersebutatau ia sendiri tidak sempat untuk mengerjakannya, sehingga 

banyak tanah yang dibiarkan dan tidak dapat menghasilkan sesuatu 

apapun. 



 

264               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

Muzara’ah dan mukhabarah disyariatkan untuk menghidari 

adanya kepemilikan ternak yang kurang bisa dimanfaatkan karena 

tidak ada tanah untuk diolah dan menghindari tanah yang juga 

dibiarkan tidak diproduksi karena tidak ada yang mengolahnya. 

Muzara’ah dan mukhabarah terdapat pembagian hasil. Untuk hal-hal 

lainnya yang bersifat teknis disesuaikan dengan syirkah yaitu konsep 

bekerja sama dengan upaya menyatukan potensi yang ada pada 

masing-masing pihak dengan tujuan bisa saling menguntungkan dan 

saling bertanggungjawab. 

 

H. Mukhabarah Sebagai Solusi Umat  

Dalam Ekonomi Islam menurut Stafii Jafri (2008: 157), 

terdapat lima sistem bagi hasil, yaitu: mukhabarah, muzara’ah, 

musaqah, mudharabah, dan musyarakah. tiga pertama diidentikkan 

untuk pertanian dan dua lainnya untuk perdagangan dan industri. 

Penerapan  Mukhabarah yang telah ada dari Rasulullah SAW 

hingga generasi selanjutnya telah dilakukan secara luas sebagai 

kegiatan usaha yang dijalankan oleh pemilik lahan dan penggarap 

(individu, kelompok tani, badan usaha) secara teratur dan 

berkelanjutan  

Sistem bagi hasil berwujud Mukhabrah meskipun dianggap 

sebagai sistem klasik namun masih berpeluang untuk dipraktikkan 

dalam sektor pertanian. Djazuli (2010:110)  Sistem klasik dengan 

muatan maslahat tentu tidak harus ditinggalkan begitu saja dan 

sesuatu yang klasik tersebut masih dimungkinkan untuk  

dipraktikkan dengan melakukan modifikasi selama pembaharuan 

didalamnya dapat direalisasikan maslahat apalagi dengan bentuk 

yang lebih besar. Sesungguhnya perubahan terjadi karena keadaan 

dan kondisi manusia, masyarakat atau dinamika kehidupan yang 

disebabkan oleh manusia itu sendiri. 

Mukhabrah bahagian dari  fiqh  Muamalat, kehadiran konsep 

itu sebagai solusi dari realitas sosial masyarakat.  Ahmad 

Harisuddin (2011: xxii ) konsep  mukhabarah  masih mampu 

mersepon dengan kebutuhan masyarakat dengan tetap memiliki 



 

 

NAZARUDDIN                                              265 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

akar tradisi ke masa lampau namun tetap memiliki relevansi 

dengan masa kini sehingga mukhabarah telah mampu membuktikan 

terhadap warisan intelektual Islam yang masih bisa dipakai untuk 

menjawab problematika ketahanan pangan, swasembada pangan 

dan meminimalisir konflik agraria. Fleksibelitas fiqh tidak 

menghilangkan identitas sebagai hukum yang adil, maslahat yang 

memberikan makna bagi kehidupan. 

Praktik Mukhabarah telah mampu mewujudkan 

kesejahteraan masyarakat diiringi dengan kerja keras, cerdas, ikhlas 

dan tuntas. Muhemin Iqbal (2009: 134-135) keempat pola kerja 

tersebut merupakan ekspektasi publik yang sarat dengan nilai-nilai 

untuk menghidupkan lahan, memproduktifkan tanah, 

menghijaukan bumi, memberdayakan masyarakat, dan 

meningkatkan taraf kehidupan masyarakat secara kontinyu. 

Praktik mukhabrah  berawal dari lahan di Khaibar yang merupakan 

praktik klasik yang dilakukan oleh  Rasulullah saw, praktik klasik 

yang ada sebelumnya dilakukan modifikasi dan persesuaian 

dengan dinamika perkembangan masyarakat masa kini.  Kehadiran 

mukhabarah  hingga kini karena pola kerjasama yang terjalin antara 

pemilik dan penggarap cenderung mensinergikan harta dan 

pekerjaan yang sesuai dengan nilai-nilai ajaran dalam Islam yaitu 

tolong menolong. Dimana ibadah ritual harus seimbang dengan 

ibadah sosial sehingga keduanya tidak berimbang dan kehidupan 

yang dijalani senantiasa selaras dengan duniawi dan ukhrawi. 

Islam memobilisasi umatnya secara masif untuk melakukan kerja 

keras,kerja cerdas dan kerja ikhlas. 

Realitas praktik Mukhabarah yang dikembangkan oleh 

Rasulullah di Madinah telah membuktikan terwujudnya manfaat 

dalam berbagai sisi sehingga perekonomian berkembang dengan 

adanya perkembangan pesat di berbagai bidang. Migrasi Muhajirin 

ke Madinah tanpa membawa harta, namun mereka punya 

penghasilan yang perlu diapresiasi. Thalhah dan Achmad Mufid 

(2008:46)Beberapa manfaat yang didapatkan dalam kebijakan 

Rasulullah saw antara kaum Ansar dan Muhajirin dalam hal ini 



 

266               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

adalah; meminimalisir keterasingan antara pendatang dan kaum 

pribumi, menghilangkan kesenjangan sosial, membangun 

persaudaraan, dan mengatur hubungan umat yang berkelanjutan. 

Fakta adanya pemilik lahan dengan kecakapan khusus 

dalam bercocok tanam namun kesulitan membagi waktu atau 

sebaliknya sehingga praktik mukhabarah diasumsikan sebagai solusi 

untuk kedua pihak supaya dapat bekerjasama dan merealisasikan 

keuntungan bagi keduanya. Simbiosis mutualisme antara pemilik 

lahan dengan penggarap mampu memberikan produktivitas pada 

bidang pertanian dan perkebunan. Sektor pertanian memberikan 

kontribusi besar terhadap kesejahteraan rakyat. Dari total 

perekonomian di Indonesia maka sektor pertanian berpotensi 

memberikan harapan yang sangat menjanjikan. 

Dari hasil Laporan Bulanan Data Sosial Ekonomi (bps.go.id: 

juli 2019) adapun lahan pertanian yang dianggap potensial untuk 

bertani di Indonesia terdata ada 95,81%, lahan kering 70,59%, 

daratan 191,09 ha, lahan basah non rawa 5,23 ha, lahan rawa 19,99 

juta ha. Data Badan Pusat Statistik menunjukkan bahwa Indonesia 

kaya akan keanekaragaman hayati dan berpotensi 

dikembangkannya tanaman pangan, hortikultura, perkebunan, 

kehutanan dan peternakan. Tahun 2014, usaha pertanian 

berkontribusi sebesar 13,38% yang menempati urutan ketiga setelah 

industri pengolahan dan perdagangan. 

Peran mukhabarah sebagai problem solver bisa menjadi 

pondasi dan memungkinkan diterapkan di era teknologi informasi. 

Konsep mukhabarah sebagai  bentuk transaksi pengolahan tanah dan 

bagi hasil.  Sebagai legalitas terhadap praktik tersebut dapat dilihat 

dari riwayat: “Hendaknya seseorang diantara kalian memberikan 

tanahnya (untuk digarap) itu lebih baik daripada ia memungut 

biaya tertentu.” (HR. Lima Perawi). Dalam kenyataan sehari-hari, 

terdapat beberapa individu, instansi atau perusahaan dengan 

kepemilikan lahan yang luas tetapi tidak mau, tidak merasa butuh 

atau tidak mampu mengolahnya. Bagi orang yang tidak mampu 

mengolah namun memiliki lahan maka Islam menuntun dengan 



 

 

NAZARUDDIN                                              267 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

menggugah kesadaran supaya lahan tersebut diberdayakan dan 

diolah semaksimal mungkin. 

 

I. Kesimpulan  

Mukhabarah adalah salah satu bentuk muamalah yang 

akadnya memiliki kesamaan dengan  muzharahah baik dalam dasar 

hukum, syarat, dan  rukunnya. Mukhabarah hadir sesungguhnya 

untuk memberikan jawaban terhadap persoalan sosial yang muncul 

dalam masyarkat selama ini. Dimana dengan adanya mukhabarah 

memberikan contoh konkrit terhadap kebutuhan manusia, dimana 

mereka hidup saling berdampingan dan saling menutupi kekurangan 

demi untuk tercapainya kearah sempurna.  Dimana Mukhabarah 

memberikan peluang pekerjaan yang memberikan dampak pada 

kesejahteraan juga membangun rasa persaudaraan yang lebih erat.  

Mukhabarah juga sebagai problem solver bisa menjadi pondasi 

dan memungkinkan diterapkan di era teknologi informasi. Konsep 

mukhabarah sebagai  bentuk transaksi pengolahan tanah dan bagi hasil.  

Sebagai legalitas terhadap praktik tersebut dapat dilihat dari hadis 

yang diriwayatkan oleh Ibn Umar Ra yaitu :   

رااانَّ النَّبِيِ صالَّى اللهُ عالايْهِ واسالَّما عاامالا أاهْلا خايْباا بِشارْمِ ماايخاْرجُُ ع نْ ابِْنِ عُما ا مِنْ ثماارٍ ااوْزارعٍْ مِ اَ ها ن ْ
()رواه مسلم  

Sesungguhnya Nabi telah menyerahkan tanah kepada penduduk 

Khaibar, agar ditanami dan dipelihara, dengan perjanjian bahwa mereka akan 

diberi sebagian hasilnya.” (HR. Muslim dari Ibnu Umar r.a) 

 Kemudian dalam akad Mukhabarah akan ada hak dan 

kewajiban yang dijalankan oleh masing-masing sesuai dengan 

ketentuan yang berlaku. Dimana pengelola dan pemberi modal dalam 

hal ini mereka pemilik tanah punya kewajiban yang berbeda. 

Mukhabarah adalah solusi umat yang diajukan oleh agama Islam 

melalui fiqh untuk memberikan kesejahteraan melalui sifat toleransi 

dan saling tolong menolong kepada mereka yang membutuhkan 

pertolongan. saling menyayangi antara satu sama lain, langkah ini 

diperkenalkan oleh Islam sebagai upaya untuk membangun 



 

268               Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

masyarakat dengan dasar ta’awun (tolong-menolong), mawaddah 

(menyayangi), dan ikha’ (persaudaraan). Dimana dalam harta orang 

kaya terdapat hak bagi seorang peminta langkah ini merupakan 

penggerak  roda perekonomian dalam Islam 

 

 

 

DAFTAR KEPUSTAKAAN  

Ahmad Ahzar Basyir, Asas-Asas Hukum Muamalah  ( Hukum 

Perdata Islam), (Yogjakarta: UII Press, 2000). 

Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, cet I, (Jakarta: 

Rajawali, 2000) 

Sulaiman Rasjid, Fiqh Islam, (Bandung: Sinar Baru Algesindo: 

2010) 

RasyidSulaiman, Fiqih Islam, (Bandung: Sinar Baru Algensindo, 

1994) 

Al- Syaikh Ibrahim al-Bajuri,  Al-Bajuri, (Semarang: Usaha 

Keluarga, tt) 

Syafe’i, Rachmat, Fiqh Muamalah,( Bandung: Pustaka Setia, 

2000)  

Astati, Fiqh Muamalah, (Jakarta: Diva Press, 2010) 

Amir Syarifuddin, Garis-Garis Besar Fiqih, (Bogor: Kencana, 

2003) 

Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-lu’-Lu’ Wal Marjan, 

Terjemahan Salim Bahreisy (Surabaya: 2003) 

Husain Ibnu Mubarok, Tarjidush-Sharih, Juz I, (Surabaya: 

Darul-Ilmi,tt) 

Hendi, Suhendi, Fiqih Muamalah, (Jakarta: RajaGrafindo 

Persada,  2010) 

 

Chairuma Pasaribu dan Suhrawardi K Lubis, Hukum Perjanjian 

Islam, (Jakarta: Sinar Grafika, 2006) 

RasyidSulaiman, Fiqih Islam, (Bandung: Sinar Baru Algensindo, 

1994) 



 

 

NAZARUDDIN                                              269 

Vol. 4  No. 2  2019 

Al – Mabhats 
  Jurnal Penelitian Sosial Agama 

H.A Stafii Jafri, Fiqih Muamalah (Pekanbaru: SUSKA Press, 

2008) 

Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih, Kaidah-Kaidah Hukum Islam dalam 

Menyelesaikan Masalah-masalah yang Praktis (Cet. III; Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group, 2010) 

Ahmad Harisuddin, et. al., Fiqh Rakyat, Pertauan Fiqh dengan 

Kekuasaan (Cet. II; Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2011) 

Muhemin Iqbal, Dinar The Real Money, Dinar Emas, Uang dan 

Investasiku (Cet. I; Jakarta: Gema Insani Press, 2009) 

Thalhah dan Achmad Mufid, Fikih Ekologi Menjaga Bumi 

Memahami Makna Kitab Suci(Yogyakarta: Total Media, 2008) 

Laporan Bulanan Data Sosial Ekonomi,  bps.go.id diakses 17  Juli 2019. 

 


