Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

MUKHABARAH SEBAGAI
PROBLEM SOLVER UMAT

Nazaruddin
Dosen Fakultas Syariah IAIN Lhokseumawe

Abstract

The concept of Mukhabarah as a problem solver for the ummah and
mukhabarah is also an Islamic intellectual legacy whose practice can be
applied in the reality of people's lives. The application of the Mukhabarah in
the era of modern society is carried out with a mechanism that is relevant to
the existing development but remains consistent with the basis and values of
Islamic ideality. This paper explores several things that are descriptive and
exploratory with a sociological and welfare approach. The application of
mukhabarah is limited to agriculture, however, this does not rule out the
possibility of developing other fields with the basic principle of profit sharing.
Mukhabarah aims to open up land that is not empowered to prosper land.
Absorb labor to manage for those who do not own land, reduce the gap
between capital and landowners and tenants, and boost land productivity.
Mukhabarah shows that the concept still exists despite changing times by
innovating operational techniques, institutionalizing the Mukhabarah to be
practical and useful to the community generally, aims towards improving
conditions by presenting Mukhabarah as a comprehensive solution for the
people.

Abstrak
Konsep Mukhabarah sebagai problem solver umat dan mukhabarah juga adalah
sebagai warisan intelektual Islam praktiknya dapat diterapkan dalam realitas
kehidupan masyarakat. Pemberlakuan Mukhabarah di era masyarakat modern
dilakukan dengan mekanisme yang relevan dengan perkembangan yang ada
namun tetap konsisten dengan dasar dan nilai idealitas Islam. Tulisan ini
mengupas beberapa hal yang sifatnya deskriptif dan eksploratif dengan
pendekatan sosiologis dan kesejahteraan. Penerapan mukhabarah dibatasi
pada bidang pertanian saja namun demikian tidak menutup kemungkinan
berpeluang dikembangkan dalam berbagai bidang lain dengan prinsip dasar
bagi hasil. Mukhabarah sesungguhnya bertujuan untuk membuka lahan-lahan
yang tidak diberdayakan, memakmurkan tanah. menyerap tenaga kerja
untuk mengelola bagi mereka yang tidak memiliki lahan, mereduksi
kesenjangan antara pemilik modal dan lahan dengan penggarap, dan
mendongkrak produktifitas lahan. Mukhabarah menunjukkan bahwa konsep
tersebut masih eksis meskipun perubahan zaman dengan menginovasi tehnis
operasionalnya, melembagakan Mukhabarah agar praktis dan berguna bagi

NAZARUDDIN 245

Al-Mabhats with CC BY-SA license.Copyright © 2019, the author(s)




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

masyarakat umum, bertujuan kearah perbaikan kondisi dengan
menghadirkan Mukhabarah sebagai solusi umat secara komprehensif.

Kata Kunci: Epistemologi, Paradigma Islam, Revitalisasi Muzara’ah.

Pendahuluan
A. Latar Belakang Masalah

Manusia dalah makhluk sosial, yaitu mahluk yang berkodrat
hidup dalam masyarakat. Sebagai makhluk sosial kehidupannya
saling ketergantungan sesama makhluk lainnya dalam hal ini
khusunya manusia dimana mereka hidup berdampingan dalam
masyarakat. Ahmad Ahzar Basyir (2000:11) Kebutuhan manusia
dalam hal interaksi sessama bertujuan untuk memenuhi kebutuhan
hidupnya. Dalam Islam terdapat norma untuk saling menyayangi
antara satu sama lain, langkah ini sebagai upaya untuk membangun
masyarakat dengan dasar ta‘awun (tolong-menolong), mawaddah
(menyayangi), dan ikha’ (persaudaraan). Dalam harta seseorang yang
kaya, terdapat hak bagi seorang peminta dan yang membutuhkan, hak
tersebut merupakan penggerak bagi rodanya perekonomian dalam
Islam.

Hal ini sesuai dengan firman Allah Swt dalam surat Al-Maidah
ayat2:

Gl Y5 8 s st ¥ a5 Y5 s 2 Y T @

SUs K52 Vs 15306 s 135 Bigys 245 2 Sab Dkt s 2

1935 g sy 5 I 1055 i O i e ) o 3530 O o3

S oz 0 3y g ol e e

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu
melanggar syi'ar-syi'ar Allah, dan jangan melanggar kehormatan

bulan-bulan haram, jangan (mengganggu) binatang-binatang had-ya,
dan binatang-binatang qalaa-id, dan jangan (pula) mengganggu

246 Mukhabarah Sebagai Problem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

orang-orang yang mengunjungi Baitullah sedang mereka mencari
kurnia dan keridhaan dari Tuhannya dan apabila kamu telah
menyelesaikan ibadah haji, maka bolehlah berburu. Dan janganlah
sekali-kali kebencian(mu) kepada sesuatu kaum karena mereka
menghalang-halangi kamu dari Masjidilharam, mendorongmu
berbuat aniaya (kepada mereka). Dan tolong-menolonglah kamu
dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-
menolong dalam berbuat dosa dan pelanggaran. Dan bertakwalah
kamu kepada Allah, sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya.

Sikap tolong menolong yang diajarkan dalam Surat yang
tersebut diatas berkaitan dengan kebajikan. Dengan pengertian bahwa
Islam mendorong umatnya untuk saling membantu satu sama lain
dalam hal kebaikan dan semua perbuatan yang bermanfaat bagi orang
lain. Selain itu juga ayat yang tersebut diatas juga mengajarkan
kepada umat Islam kebaikan yang dikerjakan secara bersama akan
berdampak lebih besar karena pekerjaan yang dilakerjakan dengan
sistem gotong royong mempunyai nilai spirit kebersamaan yang kuat,
hingga dampaknya tersebut semakin cepat menyebar luas. Oleh
karena itu dalam kehidupan sehari-hari seiring dengan perubahan dan
pesatnya kemajuan yang dirasakan, Manusia tidak dapat hidup
dengan individualistis dengan bagaimanapun kondisinya, mereka
saling berhubungan satu sama lain. Disebabkan ketergantungan
sesama sangat terlihat dari kebutuhan untuk adanya bantuan dari
orang lain. Adanya kehidupan dan aktivitas yang bervariatif
sesungguhnya mengajarkan kepada setiap kita untuk saling
memahami, saling menghormati dan saling tolong-menolong antara
satu sama lain, karena secara sunnatullah manusia memiliki karakter
makhluk sosial, artinya saling membutuhkan satu sama lain. Orang
yang kaya membutuhkan orang miskin, begitu juga orang bodoh
membutuhkan orang pandai. Adanya orang yang sukses dan maju
karena adanya orang yang lemah, kebutuhan silang itu dapat
dibuktikan dengan kenyataan yang ada.

Soejono Soekanto (2000:111) dalam bukunya Sosiologi Suatu
Pengantar Mengemukakan bahwa manusia adalah makhluk individu

NAZARUDDIN 247




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

danjuga sebagai makhluk sosial yang tidak dapat berdiri sendiri, yang
saling ketergantungan antara satu sama lain, karena manusia sejak
lahir mempunyai hastrat atau keinginan untuk saling ketergantungan
dengan manusia disekelilingnya. Sulaiman Rasjid (2010: 301) Islam
sebagai agama yang sempurna, telah memberi pedoman hidup secara
komprehensif melitputi: bidang agidah. ibadah, dan muamalah.

Dalam beraktivitas manusia sangat dipengaruhi oleh geografis
dan kondisi daerah dimana masyarakat hidup. Kenyataan ini
menunjukkan bahwa mayoritas masyarakat Indonesia hidup dan ber
mukim di daerah dengan mengantungkan diri mereka pada sektor
pertanian. Praktik muamalah dalam hal ini adalah pengelolaan tanah
yang digarap oleh masyarakat pada umumnya dilakukan dengan cara
Mukhabarah dengan pihak lain. Praktik ini dilakukan dalam bentuk
kerjasama salah satunya adalah mukhabarah praktik ini dilakukan
dengan cara memberikan harta dari seseorang kepada orang lain
sebagai modal usaha dimana keuntungan yang diperoleh akan dibagi
berdua sesuai dengan kesepakatan sebelumnya. Praktik mukhabarah
dilakukan dengan cara akad perjanjian keduabelah pihak dimana
salah satu diantara mereka adalah sebagai pemilik modal, sedangkan
pihak kedua disebut sebagai pengelola. Dimana keduanya sepakat
untuk bermukhabarah, kemudian hasilnya akan dibagi sesuai dengan
kesepakatan.

Praktik Mukhabarah yang menjadi fokus dalam tulisan ini
adalah tentang  pengelolan pertanian antara pemilik lahan dan
pengarap, yakni pemilik lahan memberikan lahan kepada
pengarap/ pengelola tanah (pertanian), untuk ditanami dan dipelihara
dengan imbalan didapatkan pada bagian tertentu dari hasil panen.
Model Mukhabarah yang seperti ini di Aceh disebutkan dengan
“Mawah Blang” tentunya pengelola mempunyai Skill (keterampilan)
dan keahlian.

Pada prinsipnya praktik mukhabarah antara pemilik tanah dan
penggarap sudah pernah dilakukan oleh Rasulullah saw. Hal ini dapat
dibuktikan dengan adanya Hadis dari Ibnu umar r.a:

248 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

o e Rl it e e e g e B ) O Legie ) o2y e )
eod A

Artinya: Dari Ibnu Umar r.a bahwasanya rasulullah saw
menandatangani perjanjian dengan penduduk Khaibar untuk memanfaatkan
dengan persyaratan sebagian dari tanah yang berupa sayur-sayuran dan
buah-buahan. (HR. Muslim).

Mukhabarah ~ memberikan  peluang  pekerjaan  untuk
meningkatkan pendapatan kedua belah pihak yang memberikan
dampak pada kesejahteraan kedua belah pihak. Disamping itu juga
membangun rasa persaudaraan serta terbangunnya siklus saling
membutuhkan antara satu sama lain. Dalam tulisan yang sedehana ini
penulis ingin menyajikan telaah tuntas terhadap praktik Mukhabarah
Ditinjau Menurut Hukum Ekonomi Syariah.

B. Pengetian Mukhabarah

Secara etimologi mukhabarah dan muzara’ah adalah pertanian.
Rasyid Sulaiman (1994: 101) menurut Tagiyyudin  yang
mengungkapkan pendapat Al-Qadhi Abu Thayib, muzara’ah dan
mukhabarah mempunyai satu pengertian. Walaupun mempunyai satu
pengertian tetapi kedua istilah tersebut mempunyai dua arti yang
pertama tharh al-zur’ah (melemparkan tanaman), maksudnya adalah
modal(al-hadzar ).

Mukhabarah dan muzara’ah memiliki makna yang berbeda,
pendapat tersebut dikemukakan olehal-Rafi danal-Nawawi.
Sedangkan menurut istilah definisi para ulama yang dikemukakan
oleh Abd al-Rahman al-Zaziri pun berbeda. Al- Syaikh Ibrahim al-
Bajuri secara terminologi, terdapat beberapa definisi para ulama
tentang mukhabarah yaitu: (1) ulama Malikiyah berarti perserikatan
dalam pertanian, (2) ulama Hanabilah memberikan pengertian sebagai
penyerahan tanah pertanian kepada seorang petani untuk digarap dan
hasilnya dibagi berdua.

NAZARUDDIN 249




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

Rachmat Syafe’i (2000: 213) Adapun bentuk kerja sama antara
pemilik tanah dan penggarap dilakukan dengan akad perjanjian
dimana hasilnya akan dibagi sesuai dengan kesepakatan. Mukhabarah
ialah mempekerjakan seseorang pada tanahnya dengan pembagian
hasil 1/2, 1/3, 1/4, dari hasil pertaniannya kelak. (3) Iman Syafi’i
mendefinisikan mukhabarah adalah sebagai pengolahan tanah dengan
imbalan hasil pertanian yang bibit disediakan oleh pengarap.

AT e 58S 3 e i £ 2ty T e Al

Artinya: “Menggarap tanah dengan apa yang dikeluarkan dari tanah
tersebut”.

Rachmat Syafe’i (2000: 34) Mukhabarah adalah sebagian sawah
atau ladang 1/2,1/3, atau lebih atau kurang dari hasil panennya, jika
bibitnya dari yang punya tanah. Akan tetapi jika Mukhabarah yang
mempekerjakan seseorang pada tanahnya dengan diberi upah tertentu
1/2,1/3,1/4, dari hasil panennya, jika bibit dari penggarap.

Adapun Menurut Syaikh Ibrahim al-Bajuri berpendapat
bahwa mukhabarah ialah:

Jold e L0005 L @4 b iy el 253 b s

Artinya:“Sesungguhnya pemilik hanya menyerahkan tanah kepada
pekerja dan modal dari pengelola”.

Dari beberapa pengertian yang telah disebutkan diatas dapat
disimpulkan bahwa Mukhabarah ialah kerjasama antara pemilik
sawah/ladang dengan penggarap (petani), dan benih tanamannya
dari pihak penggarap. Rachmat Syafe’i (2000: 215)Pembagian hasilnya
menurut kesepakatan kedua belah pihak secara adil.Perbedaan antara
muzara’ah dengan mukhabarah hanya terletak pada benih tanaman. Jika
muzara’ah benih tanaman berasal dari pemilik tanah, maka dalam
mukhabarah benih tanaman berasal dari penggarap.

Seperti yang telah disebutkan bahwa munculnya pengertian
muzara’ah dan mukhabarah dengan definisi yang berbeda tersebut
karena adanya ulama yang membedakan antara arti muzara’ah dan
mukhabarah, yaitu Imam Rafi’i belaiu memahami dengan dasar dhahir

250 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

nash Imam Syafi'i. Sementara Ulama yang menyamakan definisi
muzara’ah dan mukhabarah diantaranya adalah Nawawi, Qadhi Abu
Thayyib, Imam Jauhari, Al Bandaniji. Rachmat Syafe’i (2000: 36)
mengartikan sama dengan memberi ketentuan: usaha mengerjakan
tanah (orang lain) yang hasilnya dibagi.

Mukhabarah ialah kerjasama antara pemilik sawah/ladang
dengan penggarap (petani), dan benih tanamannya dari pihak
penggarap.Pembagian hasilnya menurut kesepakatan kedua belah
pihak  secara adil. Perbedaan antara muzara’ah  dengan
mukhabarahhanya terletak pada benih tanaman. Jika muzara’ah benih
(bibit)tanamannya berasal dari pemilik tanah, sedangkan dalam
mukhabarah benih (bibit) berasal dari penggarap (petani). Pada
umumnya kerja sama mukhabarah ini dilakukan pada perkebunan
yang benihnya relatif murah, separti padi, gandum, kacang, dan lain-
lain. Namun tidak tertutup kemungkinan pada tanaman yang
benihnya relatif murah pun dilakukan kerjasama muzara’ah. Setelah
diketahui definisi-definisi di atas, dapat dipahami bahwa mukhabarah
dan muzara’ah ada kesamaan dan ada pula perbedaan. Persamaannya
ialah antara mukhabarah dan muzara’ah terjadi pada peristiwa yang
sama, yaitu pemilik tanah menyerahkan tanahnya kepada orang lain
untuk di kelola. Perbedaannya ialahpada modal, bila modal berasal
dari pengelola, disebut mukhabarah, dan bila modal yang dikeluarkan
dari pemilik tanah, maka model yang seperti ini disebut dengan
muzara’ah. Untuk itu dapat dipahami
bahwa mukhabarah dan muzara’ah ada sisi kesamaan dan ada pula sisi
perbedaannya.

Secara sederhana Astati (2010: 67) dapat dibedakan pengertian
ketiga istilah tersebut yaitu Mukhabarah, Muzara’ah dan Musaqah. (1)
Mukhabarah adalah kerja sama pengolahan pertanian antara pemilik
lahan dan penggarap dimana pemilik lahan memberikan lahan
pertanian kepada si penggarap untuk ditanami dan dipelihara dengan
imbalan tertentu (persentase) dari hasil panen yang benihnya berasal
dari penggarap. (2) Muzara’ah adalah bentuk kerja sama antara pemilik
tanah dan pengarap tanah dengan perjanjian bagi hasil yang

NAZARUDDIN 251




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

jumlahnya menurut kesepakatan bersama, sedangkan benih tanaman
berasal dari pemiliknya dan (3) Musagah adalah bentuk kerja sama
antara pemilik kebun dan petani penggarap dengan tujuan agar kebun
itu dipelihara dan dirawat sehingga memberikan hasil yang maksimal.
Kemudian hasil tersebut dibagi diantara mereka berdua sesuai dengan
kesepakatan sebelumnya. Amir Syarifuddin (2003: 243) kerjasama
dalam bentuk musagah ini berbeda dengan mengupah tukang kebun
untuk merawat tanaman, karena hasil yang diterimanya adalah upah
yang pasti ukurannya dan bukan dari hasil yang belum tertentu. Dari
definisi ini dapat disimpulkan bahwa Mukhabarah adalah benih dari
pengarap, sedangkan Muzara’ah adalah benih berasal dari pemilik
lahan, adapun Musagah perawatan terhadap tanaman atau sejenis.
penjelasan ini dapat dipahami letak perbedaan antara Mukhabarah,
Muzara’ah adalah pada sisi asal benih, sedangkan Musagah merupakan
kerjasama dalam hal pemeliharaan dan perawatan.

C. Dasar Hukum Mukhabarah

Muhammad Fuad (2003; 588)Dasar hukum yang dgunakan
para ulama dalam menetapkan hukum di bolehkannya akad
mukhabarah  adalah berdasarkan hadis Nabi saw, yang artinya:
Sesungguhnya Nabi telah menyerahkan tanah kepada penduduk Khaibar,
agar ditanami dan dipelihara, dengan perjanjian bahwa mereka akan diberi
sebagian hasilnya.” (HR. Muslim dari Ibnu Umar r.a).

Hadis yang diriwayatkan oleh Muslim dari Ibnu Umar r.a:

O e e g0 L3y i BTG dlog B Lo o T ) Do

(s ols))

Artinya: “Dari Ibnu Umar, “Sesungguhnya Nabi Saw telah
memberikan kebun beliau kepada penduduk Khaibar agar dipelihara oleh
mereka dengan perjanjian mereka akan diberi sebagian dari penghasilan, baik
dari  buah-buahan maupun dari hasil pertahunan (Palawija).” (HR.
Muslim).

252 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

el s U B 20 G5 30 JWVERIE J6 s o3 o 28

(sl oly) 25 205 ods £.2 5 s

Artinya: “Berkata Rafi" bin Khadij: “Diantara

Anshar yang paling banyak mempunyai tanah adalah kami, maka kami

persewakan, sebagian tanah untuk kami dan sebagian tanah untuk mereka

yang mengerjakannya, kadang sebagian tanah itu berhasil baik dan yang lain

tidak berhasil, maka oleh karenanya Rasulullah Saw. Melarang paroan
dengan cara demikian”. (HR.Bukhari).

Adapun menurut para ulama Syafiiah diantaranya an-
Nawawi, Ibnu Munzir dan Khatabi berpendapat bahwa hukum
mukhabarah dan muzara’ah adalah boleh, pendapat mereka didukung
oleh hadis yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim diterima dari
ibnu Abbas r.a. “Sesungguhnya Nabi saw. Tidak mengharamkan ber-
muzara’ah, bahkan beliau menyuruhnya, supaya yang sebagian
menyanyangi sebagian yang lain. Dalam arti lain, “Barang siapa
memiliki tanah maka hendaklah ditanaminya atau diberikan faedahnya
kepada saudaranya, jika ia tidak mau maka boleh ditahan saja tanah itu.

Kemudian menurut Ahmad (tt: 591) mengungkapkan
pendapat yang bersumber dari kitab Al-Minhaj bahwa mukhabarah
adalah mengerjakan tanah (menggarap ladang atau sawah) dengan
mengambil sebagian dari hasil, sedang benihnya dari pekerja dan
tidak boleh pula ber-muzara’ah, yaitu pengolahan tanah yang
benihnya dari pemilik tanah. Pendapat ini beralasan kepada hadis
shahih, antara lain hadis Tsabit Ibn Adh-Dhahak, karena akibat buruk
yang sering terjadi ketika berubah.

Diriwayatkan oleh Muslim Imam Muslim disebutkan sebagai
berikut;

328 06 5 B 08 g 22 gl 35 5,08 B8 SGEL S ds b o] 23 Bsg
dle &1 Jo oph 8 Sudy BE G sl s e I A s g 8 LI

e od) O e G g5 S il ol giad ol il & et e 2 2l

Gs uglis e e Jak OF 1o s sl AT A QU G e 4 kg ol

NAZARUDDIN 253




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

SO TR SO I G NE EOR T L P+ B M
»jccfdwu;kuf}\@dwu»jcmwuﬁcsju;m
(phoe o) pagis 32 3l0g e Jo of) 2 e 1 22 gl

Artinya: “Telah menceritakan kepada kami Ibnu Abi Umar telah
menceritakan kepada kami Sufyan dari 'Amru dan Ibnu Thawus dari
Thawus bahwa dia adalah seorang petani yang mengusahakan tanahnya dan
memungut sebagian dari hasil tanaman yang ditanamnya, Amru berkata;
Lalu saya bertanya kepadanya; "Wahai Abu Abdurrahman, sekiranya kamu
menghentikan usahamu melakukan mukhabarah, karena sesungguhnya
mereka mengatakan bahwa Nabi Saw telah melarang melakukan
mukhabarah." Thawus menjawab; "Hai Amru, telah mengabarkan kepadaku
orang yang lebih mengetahui dari pada mereka tentang perihal itu , yaitu
Ibnu Abbas, bahwa Nabi Saw tidak melarang hal itu, hanya saja beliau
bersabda: " Salah seorang dari kalian memberikan sebagian tanahnya kepada
saudaranya itu lebih baik daripada memungut imbalan tertentu." Telah
menceritakan kepada kami Ibnu Abi Umar telah menceritakan kepada kami
Ats Tsagafi dari Ayyub. Dan diriwayatkan dari jalur lain, telah
menceritakan kepada kami Abu Bakar bin Abu Syaibah dan Ishaq bin Ibrahim
semuanya dari Waki' dari Sufyan. Dan diriwayatkan dari jalur lain, telah
menceritakankepada kami Muhammad bin Rumbh telah mengabarkan kepada
kami Al Laits dari Ibnu Juraij. Dan diriwayatkan dari jalur lain, telah
menceritakan kepadaku Ali bin Hujr telah menceritakan kepada kami Al
Fadll bin Musa dari Syarik dari Syu'bah semuanya dari 'Amru bin Dinar
dari Thawus dari Ibnu Abbas dari Nabi saw.” (HR. Muslim).

Sebagian ulama ada yang melarang praktik bagi hasil tanah
pertanian semacam ini. Mereka beralasan pada hadis yang
diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim, yaitu:

ok A3 0an U 3T Lo oosW (&0 G Qs L BT J6 s 5 315 05

(el oly) U3 52 6 (s &5 s 22 5 0k Bt 5

254 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

Artinya: “Rafi’bin Khadjij berata, “Diantara Anshar yang paling
banyak mempunyai tanah adalah kami, maka kami persewakan, sebagian
tanah untuk kami dan sebagian untuk mereka yang mengerjakanya. Kadang-
kadang tanah itu berhasil baik dan yang lain tidak berhasil. Oleh karena itu
Rasulullah melarang paroan dengan cara demikian. (HR. Bukhari).

Adapun hadis yang melarang di atas maksudnya adalah
“apabila penghasilan dari sebagian tanah ditentukan mesti
kepunyaan salah seorang diantara mereka. Karena memang kejadian
di masa dahulu itu mereka memarokan tanah dengan syarat akan
mengambil penghasilan dari sebagian tanah yang lebih subur,
persentase bagian masing-masing pun tidak diketahui. Keadaan
inilah yang dilarang oleh Nabi Muhammad saw Sebab pekerjaan
demikian bukaanlah dengan cara adil dan insaf. Menurut Imam
Syafi“i:

A AT 0 GE T e e Wols 2 4 Tk s gl 5 ) s 1
s e 3 Gl GLb J Bgs 5
Artinya: “Bila seseorang menyerahkan kepada orang lain sebidang tanah
untuk ditanami, dan menjajikan kepadanya bagian tertentu dari
hasil tanamanya maka (hukumnya) tidak boleh. Dan bila ia
menyerahkan tanah itu kepadanya dengan emas atau perak, atau
menjajikan kepadanya makanan tertentu dalam tangqungan,

maka (hukummnya) boleh.

Dari beberapa pendapat para Ulama tentang praktik
mukhabarah sebagaimana yang telah tersebut, maka ada hal-hal yang
diperbolehkan dan ada pula yang dilarang dalam praktik mukhabarah

tersebut untuk lebih jelasnya dapat disebutkan sebagai berikut:
1. Mukhabrah yang diperbolehkan

Dalam praktik mukhabarah sebagaimana yang telah disebutkan
ketentuannya dalam figh maka ada beberapa hal yang dibolehkan
untuk dilakukan dalam praktik mukhabarah tersebut adalah sebagai
berikut:

a. Perjanjian kerjasama dimana tanah milik satu pihak, peralatan
pertanian, benih dan tenaga dari pihak lain, keduanya

NAZARUDDIN 255




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

menyetujui bahwa pemilik tanah akan memperoleh bagian
tertentu dari hasil.

b. Kedua belah pihak sepakat atas tanah, benih, perlengkapan
pertanian dan tenaga serta menetapkan bagian masing-masing
yang akan diperoleh dari hasil.

c. Keuntungan yang diperoleh jelas pembagiannya menurut
kesepakatan, dalam ukuran angka persentase, bukan dalam
bentuk angka mutlak yang jelas ukuranya.

d. Segala keperluan untuk memelihara tanaman diserahkan
kepada penggarap.

e. Kedua belah pihak dalam akad telah dewasa dan sehat akalnya
serta tanpa paksaan dari manapun.

2. Mukhabarah yang dilarang

Adapun praktik Mukhabarah yang dilarang salah satunya
adalah jika bagiannya ditentukan dalam jumlah tertentu berdasarkan
hasil luas tertentu yang hasilnya menjadi miliknya, sedangkan
sisanya untuk penggarap atau dipotong secukupnya. Maka dalam
keadaan seperti ini dianggap fasid karena mengandung gharar
(tipuan) dan dapat membawa kepada perselisihan. al-Bukhari
meriwayatkan dari Rafi'bin al Khudaij, berkata: “Dahulu kami
termasuk orang yang paling banyak menyewakan tanah untuk
digarap. Waktu itu kami menyewakan tanah yang sebagian hasilnya
yang disebut pemilik tanah. Kadang-kadang untung dan kadang-
kadang tidak memberikan untung. Lalu kami dilarang”.

Selain yang tersebut di atas, permasalahan dibawah ini juga
dilarang dalam mukhabarah yaitu:

a. Perjanjian yang ditetapkan jumlah hasil tertentu yang harus
diberikan kepada pemilik tanah, yaitu suatu syarat yang
menentukan bahwa apapun dan berapapun hasilnya, pemilik
tanah tetap menerima lima atau sepuluh mound dari hasil
panen.

256 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

. Hanya pada bagian lahan tertentu yang berproduksi, misalkan
bagian utara atau selatan, maka bagian tersebut diperuntukan
bagi pemilik tanah.

. Penyerahan tanah kepada seseorang dengan syarat tanah
tersebut akan tetap menjadi miliknya jika sepanjang pemilk
tanah masih menginginkannya dan akan menghapuskan
kepemilikannya manakala pemilik tanah menghendaki.

. Ketika petani dan pemilik tanah sepakat membagi hasil tanah
tapi satu pihak menyediakan bibit dan pihak lainya
menyediakan alat-alat pertanian. Misalnya pihak pertama
pemilik tanah, pihak kedua bertangunggung jawab atas benih,
pihak ketiga bertanggung jawab atas alat-alat pertaniaan.

. Adanya hasil panen lain (selain daripada yang ditanam di
ladang itu) harus

dibayar oleh satu pihak sebagai tambahan kepada hasil

pengeluaran tanah.

D. Rukun dan Syarat-syarat Mukhabarah

Kerjasama dalam bentuk mukhabarah adalah kehendak dan

keinginan dua pihak, oleh karena itu harus teradi dalam suatu akad

atau perjanjian, baik secara formal dengan ucapan ijab dan gabul,

maupun dengan cara lain yang menunjukan bahwa keduanya telah

melakukan kerjasama secara rela sama rela.
1. Rukun mukhabarah

a. Pemilik tanah

b. Petani atau penggarap

c. Obyek al- Mukhabarah

d. Jjab dan Qabul secara lisan

2. Syarat-syarat mukhabarah

Ada beberapa syarat dalam mukhabarah, diantaranya:
a. Pemilik kebun dan penggarap harus orang yang baligh dan
berakal.

NAZARUDDIN 257




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

b. Benih yang akan ditanami harus jelas dan menghasilkan.

c. Lahan merupakan lahan yang menghasilkan jelas batas-
batasnya. Dan diserahkan sepenuhnya kepada penggarap.

d. Pembagian untuk masing-masing harus jelas.

e. Jangka waktu harus jelas menurut kebiasaan.

Muzara’ah dan Mukhabarah mempunyai pengertian yang sama,
yaitu kerjasama antara pemilik sawah dengan penggarapannya,
namun yang membedakan disini adalah mengenai bibit pertanian.
Hendi Suhendi (2010: 206)Mukhabarah bibitnya dari penggarap,
sedangkan Muzara’ah dari pemilik lahan. Semua yang harus dipenuhi
pada Muzara’ah juga berkaitan dengan Mukhabarah, dari segi bagi
hasil, penggolahan dan dari segi yang membatalkannya, dari segi
penggolahan kehendak dan keinginan kedua belah pihak, karena itu
terjadi dalam satu akad atau perjanjian, baik secara formal maupun
dengan ucapan maupun dengan cara lain yang menunjukkan
kerjasama secara suka rela.

Hendi Suhendi (2010: 208-210) Zakat hasil dari setengah
(sebagian) sawah /ladang ini diwajibkan atas orang yang punya
benih, jadi zakat diwajibkan atas yang punya tanah karena hakekatnya
dialah yang bertanam petani hanya mengambil upah bekerja.
Penghasilan yang didapat dari upah yang tidak wajib dibayar
zakatnya. Sedangkan pada mukhabarah, zakat diwajibkan atas petani
yang bekerja, pada hakekatnya dialah yang bertanam, yang punya
tanah seolah-olah mengambil sewa tanahnya, sedangkan penghasilan
sewanya tidak wajib dikeluarkan zakatnya. Jika benih berasal dari
keduannya, maka zakatnya wajib atas keduanya sebelum diambil dari
jumlah pendapatan keduanya sebelum dibagi.

3. Akibat Hukum Dari Praktik Akad Mukhabarah

Dalam akad Mukhabarah maka akan ada hak dan kewajiban
diantara kedua belah pihak yang mengadakan ada mukhabarah
tersebut. Oleh karena itu ada akibat hukum yang mengikat diantara
pemilik tanah dan pekerja, diantaranya yaitu:

258 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

a. Petani penggarap bertanggung jawab mengeluarkan biaya benih
dan biaya pemeliharaan pertanian tersebut.

b. Hasil panen dibagi antara kedua belah pihak sesuai kesepakatan.

c. Pengairan dilaksanakan sesuai kesepakatan. Apabila tidak ada
kesepakatan maka berlaku kebiasaan di tempat masin-masing.
Apabila kebiasaan lahan itu diairi dengan air hujan, maka
masing-masing pihak tidak boleh dipaksa mengairi melalui
irigasi.

d. Apabila salah satu diantara kedua belah pihak meninggal dunia
sebelum panen, maka akan diwakili oleh ahli warisnya, karena
jumhur ulama berpendapat bahwa akad upah mengupah (ijarah)
bersifat mengikat kedua belah pihak. lazimnya di Indonesia
apabila salah satu pihak meninggal, maka haknya beralih
kepada ahli warisnya, sampai habisnya jangka waktu sewa-
menyewa.

e. Kedua belah pihak harus menghormati perjanjian, sebagaimana
yang dikatakan oleh Sayyid Sabiq, bahwa penghormatan
terhadap perjanjian menurut Islam hukumnya wajib, melihat
pengaruhnya yang positif dan perannya yang besar dalam
memelihara perdamaian dan melihat urgensinya dalam
mengatasi kemusykilan, menyelesaikan perselisihan dan
menciptakan kerukunan.

E. Perjanjian Bagi Hasil Pertanian di Indonesia

Pada dasarnya baik mukhabarah, muzara’ah dan musagat adalah
konsep kerja sama bagi hasil dalam pengelolaan pertanian antara
petani pemilik lahan dengan petani pengarap. Dalam praktiknya,
sebenarnya mukhabarah dan  muzara’ah  sudah menjadi tradisi
masyarakat petani di pendesaan yang dikenal dengan istilah bagi
hasil. Chairuma Pasaribu dan Suhrawardi (2006: 61) Khususnya di
tanah Aceh, praktik ini biasa disebut dengan “Mawah Blang”.
Penerapan sistem ini pada umumnya dapat dilihat pada masyarakat
pendesaan yang hidupnya mengandalkan pertanian. Karena sistem ini
akan membentuk kerjasama antara pemilik lahan dengan pengarap

NAZARUDDIN 259




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

yang didasari rasa persaudaraan antar kedua belah pihak, dan juga
sangat membatu mereka yang memiliki lahan tapi tidak mempunyai
waktu unuk menggarapnya dan mereka yang tidak memiliki lahan
tapi memiliki keahlian dalam betani.

Secara sedehana dapat dikemukakan bahwa yang dimaksud
dengan bagi hasil adalah perjanjian pengolahan tanah, dengan upah
sebagian dari hasil diperoleh. Perjajian bagi hasil dalam konteks
masyarakat Indonesia bukanlah suatu hal yang baru, yakni dikenal di
dalam hukum adat. Konsep perjanjian bagi hasil pengolahan pertanian
telah diadopsi kedalam hukum positif dengan dituangkan dalam
undang-undang Nomor 2 Tahun 1960 Tentang Bagi Hasil Tanah
Pertanian.

Dalam ketentuan Pasal 1 undang-undang ini disebutkan
bahwah: “Perjanjianbagi hasil ialah perjanjian dengan nama apapun
juga yang diadakan antara pemilk pada satu pihak dan seseorang atau
badan hukum pada pihak lain, yang dalam undang-undang ini
disebut “penggarap” berdasarkan perjanjian dimana pengarap
diperkenankan oleh pemilik tersebut untuk menyelenggarakan usaha
pertanian diatas pemilik, dengan pembangian hasilnya anatara kedua
belah pihak ”.

Adapun yang menjadi tujuan utama lahirnya undang-undang
ini adalah:

a. Agar pembagian hasil tanah antara pemilik dan pengarapnya
dilakukan atas dasar yang adil.

b. Dengan menegaskan hak-hak dan kewajiban-kewajiban dari
pemilik dan pengarap agar terjamin pula kedudukan hukum yang
layak bagi para penggarap, yang biasanya dalam perjanjian bagi
hasil itu berada dalam kedudukan yang tidak kuat, yaitu karena
umumnya tanah yang tersedia tidak banyak, sedangkan jumlah
orang yang ingin menjadi penggarap adalah sangat besar.

c. Dengan tersenggaranya apa yang disebut diatas pada a dan b
pada poin diatas, maka akan bertambah bergembiralah para
petani penggarap, hal mana aan berpengaruh baik pulu pada
produksi tanah yang bersangkutan, yang berarti suatu langkah

260 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

maju dalam melaksanakan program yang akan melengkapi
”sandang pangan rakyat”.

F. Tinjauan Hukum Tentang Bagi Hasil Dalam Akad
Mukhabarah
Bagi hasil dalam pertanian dapat diartikan pembagian hasil
atas pengolahan sawah atau ladang dalam awal perjanjian dengan
persentase tertentu. Dalam hal bagi hasil antara Malik dan Amil
masing-masing harus mempunyai rasa kemanusiaan. Dalam Al-
Qur’an surah al-Ahqgaaf ayat 19 Allah berfirman:

Ol ¥ s alil 23st s & Ssgs oK

Artinya: “Dan bagi masing-masing mereka derajat menurut apa yang telah

mereka kerjakan dan agar Allah mencukupkan bagi mereka

(balasan) pekerjaan-pekerjaan mereka sedang mereka tiada
dirugikan.

Muhammad Syauqi al-Fanjari menjelaskan bahwa makna
kontekstual dari ayat diatas adalah bahwa upah yang diberikan
kepada para pekerja didasarkan atas pertimbangan kerja, bukan atas
dasar eksploitasi kedhaliman. Dalam pembagian hasil mukhabarah
Islam tidak menjelaskan secara rinci tentang persentasenya hanya saja
disebutkan bahwa pembagian hasil sesuai kesepakatan. Maksudnya
tidak jelas pembagian antara pemilik tanah dan petani penggarap atas
cara pembagian dan besar bagiannya masing-masing kedua belah
pihak. Oleh karena itu dalam konteks ini di Indonesia dikeluarkan
Keputusan Bersama Menteri Dalam Negeri dan Menteri Pertanian,
pada tanggal 7 Januari 1960 telah diundangkan Undang-Undang
Nomor 2 Tahun 1960 tentang perjanjian bagi hasil. Adapun yang
menjadi tujuan utama lahirnya undang-undang ini sebagaimana
dikemukakan dalam memori penjelasan undang-undang itu,
khususnya dalam penjelasan umum poin 3 disebutkan:

“Dalam rangka wusaha akan melindungi golongan yang
ekonominya lemah terhadap praktik-praktik yang sangat merugikan

NAZARUDDIN 261




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

mereka, dari golongan yang kuat sebagaimana halnya dengan

perjanjian bagi hasil yang diuraikan di atas, maka dalam bidang

agraria diadakanlah undang-undang ini, yang bertujuan mengatur
perjanjian bagi hasil tersebut dengan maksud:

1. Agar pembagian hasil tanah antara pemilik dan penggarapnya
dilakukan atas dasar yang adil.

2. Dengan menegaskan hak-hak dan kewajiban-kewajiban dari
pemilik dan penggarap, agar terjamin pula kedudukan hukum
yang layak bagi para penggarap, yang biasanya dalam perjanjian
bagi hasil itu berada dalam kedudukan yang tidak kuat, yaitu
karena umumnya tanah yang tersedia tidak banyak, sedangkan
jumlah orang yang ingin menjadi penggarapnya adalah sangat
besar.

3. Dengan terselenggaranya apa yang tersebut pada a dan b di atas,
maka akan bertambah bergembiralah para petani penggarap, hal
mana akan berpengaruh baik pula pada produksi tanah yang
bersangkutan, yang berarti suatu langkah maju dalam
melaksanakan program akan melengkapi “sandang pangan”
rakyat.

Kemudian dalam rangka perimbangan bagi hasil yang sebaik-
baiknya antara kepentingan masing-masing pihak pemilik tanah dan
penggarap telah dikeluarkan keputusan bersama Menteri Dalam
Negeri dan Menteri Pertanian Nomor 211/1980 dan Nomor
714/Kpts/Um/9/1980 yang menjelaskan perimbangan hak antara
pemilik tanah dan penggarap, yang mana dalam keputusan tersebut
di atas dikemukakan pada poin kedua menetapkan sebagai berikut:
Besarnya imbangan bagian hasil tanah yang menjadi hak penggarap
dan pemilik.

Menurut Instruksi Presiden Nomor 13 Tahun 1980 tentang
Pedoman Pelaksanaan Undang-undang Nomor 2 Tahun 1960 tentang
Perjanjian Bagi Hasil, cara pembagian timbangan bagi hasil adalah
sebagaimana diatur dalam Pasal 4 ayat (1) yang mengatur mengenai
besarnya bagian hasil tanah sebagai berikut :

262 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

a. 1 (satu) bagian untuk penggarap dan 1 (satu) bagian untuk
pemilik bagi tanaman padi yang ditanam di sawah.

b. 2/3 (dua pertiga) bagian untuk penggarap serta 1/3 (satu
pertiga) bagian untuk pemilik bagi tanaman palawija di sawah
dan padi yang ditanam di ladang kering.

Sedangkan dalam ayat (2) pasal tersebut mengatur Hasil yang
dibagi adalah hasil bersih, yaitu hasil kotor sesudah dikurangi biaya-
biaya yang harus dipikul bersama seperti benih, pupuk, tenaga ternak,
biaya menanam, biaya panen dan zakat. Besarnya imbangan bagian
hasil tanah yang menjadi hak penggarap dan pemilik diatur dalam
Keputusan Bersama Menteri Dalam Negeri dan Menteri Pertanian
Nomor 211 Tahun 1980 Nomor 714/Kpts/Um/9/1980 tentang
Pedoman Pelaksanaan Instruksi Presiden Republik Indonesia Nomor
13 Tahun 1980 adalah sebagai berikut:

Jumlah biaya untuk bibit, sarana produksi, tenaga ternak,
tenaga tanam dan panen, sebagaimana dimaksud dalam Pasal 1 huruf
d Undang-undang Nomor 2 Tahun 1960 dinyatakan dalam bentuk
hasil natural padi gabah, sebesar maksimum 25 persen dari hasil kotor
yang besarnya dibawah atau sama dengan hasil produksi rata-rata
dalam daerah kabupaten atau kecamatan yang bersangkutan.

G. Hikmah Akad Mukhabarah

Rasyid Sulaiman (1994: 301) Siklus kehidupan manusia terlihat
saling ketergantunggan dan saling memberikan manfaat kepada
sesama, sebagai contoh dimana mereka banyak harta mereka punya
binatang ternak seperti sapi, kebau, dan yang lainnya.dipihak lain
mereka punya kesanggupan untuk berladang dan bertani guna untuk
mencukupi keperluan hidupnya, namun mereka tidak memiliki tanah.
Sebaliknya banyak diantara manusia mempunyai tanah, sawah,
ladang, dan lainnya, yang layak untuk ditanami (bertani), tetapi ia
tidak memiliki binatang untuk mengolah sawah dan ladangnya
tersebutatau ia sendiri tidak sempat untuk mengerjakannya, sehingga
banyak tanah yang dibiarkan dan tidak dapat menghasilkan sesuatu
apapun.

NAZARUDDIN 263




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

Muzara’ah dan mukhabarah disyariatkan untuk menghidari
adanya kepemilikan ternak yang kurang bisa dimanfaatkan karena
tidak ada tanah untuk diolah dan menghindari tanah yang juga
dibiarkan tidak diproduksi karena tidak ada yang mengolahnya.
Muzara’ah dan mukhabarah terdapat pembagian hasil. Untuk hal-hal
lainnya yang bersifat teknis disesuaikan dengan syirkah yaitu konsep
bekerja sama dengan upaya menyatukan potensi yang ada pada
masing-masing pihak dengan tujuan bisa saling menguntungkan dan
saling bertanggungjawab.

H. Mukhabarah Sebagai Solusi Umat

Dalam Ekonomi Islam menurut Stafii Jafri (2008: 157),
terdapat lima sistem bagi hasil, yaitu: mukhabarah, muzara’ah,
musaqah, mudharabah, dan musyarakah. tiga pertama diidentikkan
untuk pertanian dan dua lainnya untuk perdagangan dan industri.
Penerapan = Mukhabarah yang telah ada dari Rasulullah SAW
hingga generasi selanjutnya telah dilakukan secara luas sebagai
kegiatan usaha yang dijalankan oleh pemilik lahan dan penggarap
(individu, kelompok tani, badan wusaha) secara teratur dan
berkelanjutan

Sistem bagi hasil berwujud Mukhabrah meskipun dianggap
sebagai sistem klasik namun masih berpeluang untuk dipraktikkan
dalam sektor pertanian. Djazuli (2010:110) Sistem klasik dengan
muatan maslahat tentu tidak harus ditinggalkan begitu saja dan
sesuatu yang klasik tersebut masih dimungkinkan untuk
dipraktikkan dengan melakukan modifikasi selama pembaharuan
didalamnya dapat direalisasikan maslahat apalagi dengan bentuk
yang lebih besar. Sesungguhnya perubahan terjadi karena keadaan
dan kondisi manusia, masyarakat atau dinamika kehidupan yang
disebabkan oleh manusia itu sendiri.

Mukhabrah bahagian dari figh Muamalat, kehadiran konsep
itu sebagai solusi dari realitas sosial masyarakat. = Ahmad
Harisuddin (2011: xxii ) konsep mukhabarah  masih mampu
mersepon dengan kebutuhan masyarakat dengan tetap memiliki

264 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

akar tradisi ke masa lampau namun tetap memiliki relevansi
dengan masa kini sehingga mukhabarah telah mampu membuktikan
terhadap warisan intelektual Islam yang masih bisa dipakai untuk
menjawab problematika ketahanan pangan, swasembada pangan
dan meminimalisir konflik agraria. Fleksibelitas figh tidak
menghilangkan identitas sebagai hukum yang adil, maslahat yang
memberikan makna bagi kehidupan.

Praktik =~ Mukhabarah ~ telah mampu  mewujudkan
kesejahteraan masyarakat diiringi dengan kerja keras, cerdas, ikhlas
dan tuntas. Muhemin Igbal (2009: 134-135) keempat pola kerja
tersebut merupakan ekspektasi publik yang sarat dengan nilai-nilai
untuk  menghidupkan lahan, memproduktifkan  tanah,
menghijaukan ~ bumi, memberdayakan masyarakat, dan
meningkatkan taraf kehidupan masyarakat secara kontinyu.
Praktik mukhabrah berawal dari lahan di Khaibar yang merupakan
praktik klasik yang dilakukan oleh Rasulullah saw, praktik klasik
yang ada sebelumnya dilakukan modifikasi dan persesuaian
dengan dinamika perkembangan masyarakat masa kini. Kehadiran
mukhabarah hingga kini karena pola kerjasama yang terjalin antara
pemilik dan penggarap cenderung mensinergikan harta dan
pekerjaan yang sesuai dengan nilai-nilai ajaran dalam Islam yaitu
tolong menolong. Dimana ibadah ritual harus seimbang dengan
ibadah sosial sehingga keduanya tidak berimbang dan kehidupan
yang dijalani senantiasa selaras dengan duniawi dan ukhrawi.
Islam memobilisasi umatnya secara masif untuk melakukan kerja
keras, kerja cerdas dan kerja ikhlas.

Realitas praktik Mukhabarah yang dikembangkan oleh
Rasulullah di Madinah telah membuktikan terwujudnya manfaat
dalam berbagai sisi sehingga perekonomian berkembang dengan
adanya perkembangan pesat di berbagai bidang. Migrasi Muhajirin
ke Madinah tanpa membawa harta, namun mereka punya
penghasilan yang perlu diapresiasi. Thalhah dan Achmad Mufid
(2008:46)Beberapa manfaat yang didapatkan dalam kebijakan
Rasulullah saw antara kaum Ansar dan Muhajirin dalam hal ini

NAZARUDDIN 265




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

adalah; meminimalisir keterasingan antara pendatang dan kaum
pribumi, menghilangkan kesenjangan sosial, membangun
persaudaraan, dan mengatur hubungan umat yang berkelanjutan.

Fakta adanya pemilik lahan dengan kecakapan khusus
dalam bercocok tanam namun kesulitan membagi waktu atau
sebaliknya sehingga praktik mukhabarah diasumsikan sebagai solusi
untuk kedua pihak supaya dapat bekerjasama dan merealisasikan
keuntungan bagi keduanya. Simbiosis mutualisme antara pemilik
lahan dengan penggarap mampu memberikan produktivitas pada
bidang pertanian dan perkebunan. Sektor pertanian memberikan
kontribusi besar terhadap kesejahteraan rakyat. Dari total
perekonomian di Indonesia maka sektor pertanian berpotensi
memberikan harapan yang sangat menjanjikan.

Dari hasil Laporan Bulanan Data Sosial Ekonomi (bps.go.id:
juli 2019) adapun lahan pertanian yang dianggap potensial untuk
bertani di Indonesia terdata ada 95,81%, lahan kering 70,59%,
daratan 191,09 ha, lahan basah non rawa 5,23 ha, lahan rawa 19,99
juta ha. Data Badan Pusat Statistik menunjukkan bahwa Indonesia
kaya akan  keanekaragaman  hayati dan  berpotensi
dikembangkannya tanaman pangan, hortikultura, perkebunan,
kehutanan dan peternakan. Tahun 2014, wusaha pertanian
berkontribusi sebesar 13,38 % yang menempati urutan ketiga setelah
industri pengolahan dan perdagangan.

Peran mukhabarah sebagai problem solver bisa menjadi
pondasi dan memungkinkan diterapkan di era teknologi informasi.
Konsep mukhabarah sebagai bentuk transaksi pengolahan tanah dan
bagi hasil. Sebagai legalitas terhadap praktik tersebut dapat dilihat
dari riwayat: “Hendaknya seseorang diantara kalian memberikan
tanahnya (untuk digarap) itu lebih baik daripada ia memungut
biaya tertentu.” (HR. Lima Perawi). Dalam kenyataan sehari-hari,
terdapat beberapa individu, instansi atau perusahaan dengan
kepemilikan lahan yang luas tetapi tidak mau, tidak merasa butuh
atau tidak mampu mengolahnya. Bagi orang yang tidak mampu
mengolah namun memiliki lahan maka Islam menuntun dengan

266 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

menggugah kesadaran supaya lahan tersebut diberdayakan dan
diolah semaksimal mungkin.

I. Kesimpulan

Mukhabarah adalah salah satu bentuk muamalah yang
akadnya memiliki kesamaan dengan muzharahah baik dalam dasar
hukum, syarat, dan rukunnya. Mukhabarah hadir sesungguhnya
untuk memberikan jawaban terhadap persoalan sosial yang muncul
dalam masyarkat selama ini. Dimana dengan adanya mukhabarah
memberikan contoh konkrit terhadap kebutuhan manusia, dimana
mereka hidup saling berdampingan dan saling menutupi kekurangan
demi untuk tercapainya kearah sempurna. Dimana Mukhabarah
memberikan peluang pekerjaan yang memberikan dampak pada
kesejahteraan juga membangun rasa persaudaraan yang lebih erat.

Mukhabarah juga sebagai problem solver bisa menjadi pondasi
dan memungkinkan diterapkan di era teknologi informasi. Konsep
mukhabarah sebagai bentuk transaksi pengolahan tanah dan bagi hasil.
Sebagai legalitas terhadap praktik tersebut dapat dilihat dari hadis
yang diriwayatkan oleh Ibn Umar Ra yaitu :

3l b e 50 bty i O ate il dle o Lo o3 Bk ) g

((SEVRY),

Sesungguhnya Nabi telah menyerahkan tanah kepada penduduk
Khaibar, agar ditanami dan dipelihara, dengan perjanjian bahwa mereka akan
diberi sebagian hasilnya.” (HR. Muslim dari Ibnu Umar r.a)

Kemudian dalam akad Mukhabarah akan ada hak dan
kewajiban yang dijalankan oleh masing-masing sesuai dengan
ketentuan yang berlaku. Dimana pengelola dan pemberi modal dalam
hal ini mereka pemilik tanah punya kewajiban yang berbeda.
Mukhabarah adalah solusi umat yang diajukan oleh agama Islam
melalui figh untuk memberikan kesejahteraan melalui sifat toleransi
dan saling tolong menolong kepada mereka yang membutuhkan
pertolongan. saling menyayangi antara satu sama lain, langkah ini
diperkenalkan oleh Islam sebagai upaya untuk membangun

NAZARUDDIN 267




Al — MHlabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No. 2 2019

masyarakat dengan dasar ta'awun (tolong-menolong), mawaddah
(menyayangi), dan ikha” (persaudaraan). Dimana dalam harta orang
kaya terdapat hak bagi seorang peminta langkah ini merupakan
penggerak roda perekonomian dalam Islam

DAFTAR KEPUSTAKAAN
Ahmad Ahzar Basyir, Asas-Asas Hukum Muamalah ( Hukum
Perdata Islam), (Yogjakarta: UII Press, 2000).
Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, cet I, (Jakarta:
Rajawali, 2000)
Sulaiman Rasjid, Figh Islam, (Bandung: Sinar Baru Algesindo:

2010)

RasyidSulaiman, Figih Islam, (Bandung: Sinar Baru Algensindo,
1994)

Al- Syaikh Ibrahim al-Bajuri, Al-Bajuri, (Semarang: Usaha
Keluarga, tt)

Syafe’i, Rachmat, Figh Muamalah,( Bandung: Pustaka Setia,
2000)

Astati, Figh Muamalah, (Jakarta: Diva Press, 2010)

Amir Syarifuddin, Garis-Garis Besar Figih, (Bogor: Kencana,
2003)

Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-lu’-Lu’ Wal Marjan,
Terjemahan Salim Bahreisy (Surabaya: 2003)

Husain Ibnu Mubarok, Tarjidush-Sharih, Juz 1, (Surabaya:
Darul-Ilmi, tt)

Hendi, Suhendi, Figih Muamalah, (Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2010)

Chairuma Pasaribu dan Suhrawardi K Lubis, Hukum Perjanjian
Islam, (Jakarta: Sinar Grafika, 2006)

RasyidSulaiman, Figih Islam, (Bandung: Sinar Baru Algensindo,
1994)

268 Mukhabarah Sebagai Prablem Solver Umat




Al — Mabhats

Jurnal Penelitian Sosial Agama
Vol. 4 No.2 2019

H.A Stafii Jafri, Figih Muamalah (Pekanbaru: SUSKA Press,
2008)

Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih, Kaidah-Kaidah Hukum Islam dalam
Menyelesaikan Masalah-masalah yang Praktis (Cet. III; Jakarta: Kencana
Prenada Media Group, 2010)

Ahmad Harisuddin, et. al., Figh Rakyat, Pertauan Figh dengan
Kekuasaan (Cet. II; Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2011)

Muhemin Iqgbal, Dinar The Real Money, Dinar Emas, Uang dan
Investasiku (Cet. I; Jakarta: Gema Insani Press, 2009)

Thalhah dan Achmad Mufid, Fikih Ekologi Menjaga Bumi
Memahami Makna Kitab Suci(Yogyakarta: Total Media, 2008)
Laporan Bulanan Data Sosial Ekonomi, bps.go.id diakses 17 Juli 2019.

NAZARUDDIN 269




