— OSARa
Al-Mabhats : surnal Penelitian Sosial Agama i

Januari - Juni 2023 | p 01-20 Al'mé‘hhatﬁ

DOI: 10.47766/almabhats.v8i1.1030 Jurnal Penelitian Sosial Agama
e-ISSN: 2615-5591| p-ISSN: 2548-3838

Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui
Kepemimpinan Kiai Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

Muhamad Arifin
STIS Darul Falah Pagutan Mataram, Nusa Tenggara Barat
arifinmuhamad2022@gmail.com
Abstract: An analysis of cultural changes in Rebo Bontong is carried out
ARTICLE HISTORY by implementing formulations, objectives, and strategies. In his
Received: 31-12-2022 formulation, the leadership of the Darul Falah Islamic Boarding School
Accepted: 15-05-2023 invites the community to be wise (bil hikmah) and make Rebo Bontong a

rival. The objectives of holding Rebo Bontong rival cultural activities at
Islamic boarding schools include: 1) amar ma'riif nahi munkar 2)
education of Ahlu al-Sunnah Wa al-Jama'ah cadres. 3) momentum for
students to learn and practice, 4) information to the public about the
achievements and programs of the pesantren as well as asking for
support from the community, 5) Building communication and relations

Published: 30-06-2023

Keywords: ) with the community. While the change strategy goes through several
Change Analysis, processes, namely: 1) tazkiyatu al-nufus/cleansing the soul, 2) al-
Rebo Bontong Ritual, Tanshiat-al-litima'iyah/introduction ~ and  outreach, 3)  al-
Ip(ig;liilssrsmp’ takwin/formation by making Rebo Bontong rivals, 4) al-tanfidz/routine

the Rebo Bontong ritual, 5) al-istimrdr/continuaity by instituting weekly,
monthly, yearly programs.

Abstrak: Analisis terhadap perubahan budaya Rebo Bontong dilakukan
Kata Kunci: dengan pelaksanaan rumusan, tujuan, dan strategi. Dalam rumusannya,
Pimpinan Pesantren Darul Falah mengajak masyarakat secara
bijaksana (bil hikmah) dan membuat Rebo Bontong tandingan. Adapun

A.r1ahsls Perubahan, tujuan diadakannya kegiatan budaya Rebo Bontong tandingan di
Ritual R_ebo. Bontqng, pesantren, antara lain adalah: 1) amar ma’ruf nahi munkar 2)
Kepemimpinan Kiai, pendidikan kader-kader Ahlu al-Sunnah Wa al-Jama’ah. 3) momentum
Pesantren. bagi santri untuk belajar dan berlatih, 4) informasi kepada masyarakat

tentang capaian-capaian dan program-program pesantren sekaligus
meminta dukungan kepada masyarakat, 5) Membangun komunikasi
dan relasi dengan masyarakat. Sedangkan strategi perubahan nelalui
beberapa peroses, yaitu: 1) al-tazkiyatu al-nufus/pembersihan jiwa, 2)
al-Tanshiat-al-ljtima’iyah/pengenalan  dan  sosialisasi, 3) al-
takwin/pembentukan dengan membuat Rebo Bontong tandingan, 4) al-
tanfidz/merutinkan ritual Rebo Bontong, 5) al-istimrar/keberlanjutan
dengan melembagakan program mingguan, bulanan, tahunan.

@ @ @ © 2023 Muhamad Arifin
Under The License CC-BY SA 4.0

CONTACT: * arifinmuhamad2022@gmail.com

d https://doi.org/10.47766/almabhats.v8i1.1030



mailto:arifinmuhamad2022@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:arifinmuhamad2022@gmail.com
https://doi.org/10.47766/almabhats.v8i1.1030
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

PENDAHULUAN

Dalam aksi pembaruan atau perubahan kebudayaan atau tradisi lama yang
sudah mengakar sedemikian kuat di masyarakat tentu saja tidak mudah dilakukan
(Nurbaiti, 2020). Perlu tahapan, perencanaaan, strategi yang harus diperhatikan
(Nurdin, 2013). Pemilihan strategi harus betul-betul menjadi perhatian mendasar
bagi setiap aktor perubahan, hal yang paling mungkin dan efektif dilakukan adalah
melalui pendidikan dan dakwah transformatif (Habibi, 2020). Di sinilah pesantren
menjadi salah satu potret institusi penting bagi masyarakat Indonesia yang
berfungsi sebagai lembaga pendidikan, lembaga sosial, sekaligus sebagai lembaga
dakwah (Patriadi, 2018). Hal ini sejalan dengan adanya tri darma pesantren yaitu
pendalaman pengetahuan agama Islam (tafaqquh fi ad-din), penyebar luasannya
dakwah dan pemberdayaan masyarakat (Fathurrochman et al., 2020; Islam, 2003).

Pesantren adalah lembaga pendidikan tradisional Islam, untuk memahami
dan mengamalkan ajaran Islam, dengan menitikberatkan pada moral dan nilai-
nilai Islam sebagai pedoman hidup bermasyarakat (Raihani, 2012; Ziemek, 1986).
Pesantren memiliki norma interaksi dan nilai-nilai sosial sendiri, di mana nilai-
nilai agama Islam menjadi sumber konsepsi dan motivasi (Citrakesumasari et al.,
2020). Norma ini berlaku dalam segala interaksi antar-anggota warga pesantren
dan dengan anggota masyarakat lainnya (Arrauf Nasution et al., 2020).

Agar pesantren mampu memainkan fungsinya, maka pesantren memerlukan
adanya figur pemimpin yang mampu memainkan peran-peran strategisnya
sebagai agen perubahan di masyarakat (Solahudin, 2008). Pemimpin pesantren
merupakan figur yang dapat dijadikan sebagai uswatun hasanah, inspirator,
motivator, dinamisator, maupun sebagai mediator bagi komunitas yang
dipimpinnya (Alam, 2018; Azro’i & Fuaidi, 2020). Hal ini senada dengan apa yang
dikemukakan Imron Arifin sosok kiai sebagai pemimpin pesantren; harus bisa
dipercaya, jujur, bertanggung jawab, menyampaikan amanat, cerdas, benar dan
berani menegakkan kebenaran. Kiai harus bisa ditaati; memiliki keahlian dalam
ilmu keagamaan dan ketanggapan terhadap informasi. Kiai harus bisa memiliki
pribadi yang berkarisma (Arifin, 1993; Azro’i & Fuaidi, 2020; Pertiwi et al., 2018).

Peran kiai pesantren dalam perubahan budaya masyarakat yang bertujuan
untuk dakwah dan meningkatkan partisipasi masyarakat terhadap pesantren
sangat tergantung dari bagaimana komunikasi kiai pesantren dalam membangun
hubungan baik antara pesantren dengan masyarakat. Jika kepemimpinan kiai
pesantren dipercaya sebagai faktor dominan yang mempengaruhi perubahan
budaya di masyarakat, maka kuncinya adalah bagaimana kiai mampu memainkan
peran ganda yaitu sebagai aktor perubahan internal dan juga sekaligus sebagai
aktor dalam perubahan eksternal (Siregar & Prasetyo, 2023).

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 2



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

Horikhosi mengemukakan kiai adalah figur yang berperan sebagai penyaring
informasi dalam memacu perubahan baik dalam pondok pesantren maupun
masyarakat sekitarnya. Kedudukan kiai sebagai pemegang pesantren yang
menawarkan agenda perubahan sosial keagamaan baik yang menyangkut masalah
interpretasi agama dalam kehidupan sosial maupun perilaku keagamaan santri
yang kemudian menjadi rujukan bagi masyarakat luas (Horikoshi, 1987; Sudin,
2016).

Kiai sebagai figur karismatik telah mampu membawa pengaruh perubahan
terhadap kemajuan dan pencitraan sebuah institusi (masyarakat). Seperti halnya
fenomena yang terjadi di Pondok Pesantren Darul Falah Mataram Lombok yang
dipimpin oleh TGH. Muhammad Mustiadi Abhar. Pondok Pesantren Darul Falah
adalah salah satu pondok pesantren yang ada di Indonesia tepatnya di Provinsi
Nusa Tenggara Barat Lombok dan telah memiliki beberapa cabang di berbagai
daerah. Mulai dari kota Mataram, Lombok Barat, Lombok Timur, Lombok Utara,
Lombok Tengah, Bima, Sulawesi, Sumbawa dan Plores.

Lombok dikenal dengan kekayaan budaya dan tradisi, namun beberapa
budaya atau tradisi masyarakat justru bertentangan dengan budaya dan nilai-nilai
Islam yang menjadi semangat perjuangan Pesantren Darul Falah Mataram
Lombok. Salah satu bentuk budaya masyarakat Lombok yang sudah mengakar
ratusan tahun adalah budaya Rebo Bontong.

Rebo Bontong merupakan sebuah budaya dalam bentuk upacara rutinitas
yang tumbuh kembang di masyarakat suku sasak Lombok. Keberadaan budaya
Rebo Bontong telah ada sejak zaman dahulu kala dan merupakan warisan nenek
moyang yang masih dilestarikan dan dijadikan sebagai kegiatan rutin setiap tahun.
Budaya Rebo Bontong merupakan perpaduan budaya lokal dan unsur agama, di
mana kegiatan tersebut juga dalam rangka menyambut datangnya bulan maulid
Nabi Muhammad saw.

Masyarakat suku sasak pada umumnya meyakini bahwa sejak malam rabu
sampai dengan hari Rabu pada minggu terakhir bulan Safar Allah swt. menurunkan
banyak bala’, penyakit, dan kesialan kepada setiap orang yang tinggal di rumah
pada hari itu menuju tempat yang dianggap baik untuk berkumpul seperti pantai
danau dan tempat-tempat yang dianggap sakral oleh masyarakat untuk
mensucikan diri dengan mandi bersama, bercampur antara anak-anak dan orang
dewasa, antara laki-laki dan perempuan.

Budaya yang tidak sejalan dengan syariat Islam inilah yang kemudian
menjadi keprihatinan pimpinan Pesantren. Darul Falah Lombok untuk memulai
perannya sebagai agen perubahan bagi masyarakat yaitu mengasimilasi antara
budaya lokal dengan budaya pesantren. Atas latar belakang itu pula penelitian ini

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 3



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

dilakukan guna Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Peran
Kiai Pesantren Darul Falah Mataram Lombok.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini adalah penelitan kualitatif (Sugiyono, 2013) dengan jenis studi
kasus, yang dikenal juga sebagai Bounded System (Dumez, 2015; Yin, 2015).
Dengan studi kasus, pengumpulan data dapat dilakukan secara alamiah (natural
setting). Fenomena yang terjadi di setiap objek yang diteliti diungkap secara rinci
dan mendalam untuk menemukan gambaran yang utuh dalam mendeskripsikan
hasil analisis. Kehadiran peneliti dalam penelitian ini adalah sebagai key
instrument yang melakukan observasi di lapangan yaitu dalam rangka melakukan
perencanaan, peninjauan dan pengamatan berpartisipasi (Moleong, 2019).
Prosedur pengumpulan data dalam penelitian ini dibagi dalam 4 tipe dasar,
sebagaimana yang disebutkan Creswell (Creswell & Creswell, 2017), yaitu:
observasi (obseravion), wawancara (interviews), dokumentasi (documentation)
dan fotografi (audio and visual material). Adapun analisis data analisis dilakukan
melalui kegiatan menelaah data, menata, membagi menjadi satuan-satuan yang
dapat dikelola, memadukan, mencari pola, menemukan apa yang bermakna, dan
apa diteliti dan diputuskan peneliti untuk dilaporkan secara sistematis. Hal ini
lebih dikenal dengan analisis data model interaktif yang meliputi: kondensasi data,
penyajian data, penarikan kesimpulan atau verifikasi. (Miles et al., 2014)

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ritual Rebo Bontong dilakukan dengan mandi bersama baik laki-laki maupun
perempuan yang dilakukan di pantai (Sabri, 2017). Sebagaimana yang
dikemukakan oleh kepala Desa Terong Tawah Waris Zainal mengatakan:

,- dulu, masyarakat sasak Lombok tidak diperkenankan tinggal di rumah pada

hari rabu terakhir bulan safar (Rebo Bontong). Mereka harus keluar

meninggalkan rumah menuju tempat yang dianggap baik untuk berkumpul
seperti pantai danau dan tempat-tempat yang dianggap sakral oleh
masyarakat. Hal yang demikian itu dilakukan oleh masyarakat karena mereka
meyakini bahwa Allah menurunkan bala’ penyakit, dan kesialan kepada setiap
orang yang tinggal di rumah pada hari itu. Budaya Rebo Bontong pada masa
lalu dilaksanakan dengan mengadakan upacara selamatan dengan cara
mandi bersama di pantai (mandi safar) dan membawa sesajian lengkap yang
kemudian dibuang ke laut sebagai pemberian persembahan kepada penjaga
laut dan kepada semua makhluk yang ada di dalamnya. Dalam ritual tersebut

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 4



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

juga diadakan acara hiburan-hiburan masyarakat seperti pertunjukan
dangdut (musik).”

Maksud dan tujuan dari masyarakat adalah melaksanakan sunah-sunnah
Nabi sebagai bentuk kecintaan masyarakat terhadap Rasulnya, akan tetapi ritual
tersebut justru bertentangan dengan nilai-nilai yang diajarkan oleh Nabi
Muhammad saw., dan justru ritual kerap menimbulkan efek negatif bagi
masyarakat: seperti degradasi moral, akidah goyah, pembodohan, dan lain-lain.
Hal inilah yang kemudian menjadi keprihatinan pimpinan Pesantren Darul Falah
Lombok untuk memulai perannya sebagai agen perubahan bagi masyarakat yaitu
mengasimilasi antara budaya lokal dengan budaya pesantren.

Awal mula tindakan yang diambil oleh kiai adalah membangun kekuatan
utama yaitu dengan membuat kegiatan tandingan ‘Rebo Bontong lama’ dengan
kegiatan ‘Rebo Bontong baru’ yang sarat dengan nilai-nilai pendidikan Islam.
Kegiatan ini diikuti oleh masyarakat dan santri di lingkungan pesantren,
sebagaimana dikemukakan oleh TGH. Muhammad Mustiadi Abhar:

“... melihat maraknya budaya Rebo Bontong di pantai dengan ritual yang kerap

menimbulkan dampak negatif bagi masyarakat, maka saya mengambil sebuah

alternatif yaitu mengajak masyarakat secara bertahap untuk meninggalkan
ritual Rebo Bontong lama untuk kemudian melakukan kegiatan Rebo Bontong
dengan cara-cara baru yang sesuai dengan nilai-nilai pendidikan Islam. Seperti
ritual mandi bareng (ikhtilat) di pantai diubah menjadi mandi di rumah
masing-masing sebelum berangkat ke pesantren, hiburan dangdut diubah
dengan salawatan dan musik hadrah, bacaan-bacaan (mantra) yang
menggunakan bahasa Sasak saat mengiringi pembuangan sesajian ke laut
diubah dengan tawassul, istigasah, dan doa bersama di pesantren untuk
menolak bala serta mengharapkan keselamatan/keberkahan dari Allah swt.
(daf’il bala’ wa jalbil barakah). Setelah terlihat adanya perubahan nilai-nilai
budaya Rebo Bontong lama menjadi budaya Rebo Bontong baru yang sarat
dengan nilai-nilai Islam (pesantren). Dan untuk mempertahankan nilai-nilai
budaya Rebo Bontong baru yang sudah terbangun sejak tahun 2008 sampai
saat ini, maka saya mengadakan kegiatan rutinan setiap bulan dengan agenda
yang serupa dengan kegiatan Rebo Bontong di pesantren yaitu Majlis
Badruttamam.?

1 Wawancara dengan kepala Desa Terong Tawah.

2 Wawancara dengan Kiai pesantren Darul Falah Mataram.

Majlis Badruttamam adalah kegiatan pengajian rutin setiap tanggal 15 bulan Hijriyah di malam hari yang
dihadiri oleh masyarakat umum NTB dengan bentuk kegiatan yang sama seperti kegiatan Rebo Bontong
Baru di pesantren dengan tujuan mempertahankan amaliyah ASWAJA.

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 5



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

Adapun salah satu rumusan yang ditawarkan oleh kiai dalam perubahan budaya
Rebo Bontong adalah mengajak masyarakat secara bijaksana (dengan hikmah) melalui
seruan dalam dakwah yang arif dan benar serta memberikan pelajaran yang baik dan
memberikan pengarahan

Merubah budaya yang sudah ratusan tahun mengakar di masyarakat tentu
memerlukan peran dari tokoh pemimpin yang memiliki karisma, kekuatan
mempengaruhi (power), menginspirasi dan memiliki kemampuan yang baik dalam
berkomunikasi dengan masyarakat (follower), sehingga dengan demikian hubungan
antara kiai sebagai aktor perubahan dan masyarakat sebagai penerima perubahan akan
lebih harmonis. Di sinilah letak kelihaian pemimpin (kiai) Pesantren Darul Falah
Mataram Lombok yang kemudian tersampaikan melaui jaringan alumni. Sehingga
lambat laun mampu mengikis budaya yang sudah sekian lama terjadi di masyarakat dan
perlahan masyarakat mulai meninggalkan budaya Rebo Bontong lama untuk selanjutnya
mereka berlaih mengikuti budaya Rebo Bontong yang dilaksanakan di Pesantren Darul
Falah Mataram Lombok. Sebagaimana yang dikemukakan oleh Pimpinan Pesantren
Darul Falah Mataram, bahwa ada beberapa tujuan diadakannya kegiatan budaya Rebo
Bontong di pesantren, antara lain adalah:3

Pertama dalam rangka amar ma’ruf nahi munkar (dakwah), yaitu mengajak
masyarakat yang awalnya melakukan kegiatan budaya Rebo Bontong di pantai
dengan bentuk ritual yang dinilai kurang Islami menuju kepada kegiatan Rebo
Bontong yang sarat dengan nilai-nilai Islam (kepesantrenan) seperti istigosah,
pengajian, salawatan, ziarah makam dan lain-lain.

Kedua, dalam rangka mendidik kader-kader yang berguna bagi agama, Nusa
dan Bangsa untuk selalu berpegang teguh dengan ajaran Ahlu al-Sunnah Wa al-
Jama’ah yaitu beradaptasi dengan budaya masyarakat, tidak mengucilkan budaya
atau tradisi apapun dan siapapun tetapi secara bertahap merubah nilai-nilai
budaya yang dianggap bertentangan dengan nilai-nilai ajaran Islam.

Ketiga, sebagai wadah (momentum) santri untuk belajar dan berlatih
menampilkan kemampuannya di depan jama’ah. Melalui kegiatan Rebo Bontong
yang dilakukan di pesantren Darul Falah Mataram, dalam hal ini banyak santri
yang dilibatkan secara langsung. Misalnya berperan menjadi pembawa acara,
membaca kalam ilahi pada acara pembukaan, melantunkan salawat Nabi,
penyambut tamu dan ada juga yang bertugas di bidang konsumsi dan lain-lain.

Keempat, momen tersebut sekaligus dimanfaatkan oleh kiai untuk
menyampaikan kepada masyarakat tentang capaian-capaian prestasi pesantren
dan program-program pesantren sekaligus meminta dukungan kepada
masyarakat dalam pengembangan pesantren. Sebagai contoh ketika pesantren

3 Hasil wawancara dengan pimpinan pondok pesantren Darul Falah Mataram Lombok.

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 6



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

akan menambah ruang belajar maka langsung disampaikan kepada masyarakat
melalui kegiatan Rebo Bontong dan masyarakat akan secara sukarela untuk
berbagi tugas guna mendukung program tersebut.

Kelima, membangun komunikasi dan relasi dengan masyarakat melalui
penyediaan lapangan kerja, seperti memberikan kesempatan kepada masyarakat
sekitar pesantren untuk menjadi pendidik atau tenaga kependidikan di pesantren
Darul Falah, memberi peluang kepada masyarakat sekitar untuk menjadi
karyawan di unit usaha (distributor air mineral Darul Falah) yang dikelola
pesantren Darul Falah.

Dengan adanya kegiatan rebo bontong di pondok pesantren maka jamaah
datang berbondong-bondong dalam rangka mengikuti acara tersebut dengan niat
untuk mendapatkan bardkah dan rida Allah swt., maka dengan banyaknya jumlah
jamaah Rebo Bontong di pesantren. Hal ini menjadi peluang dalam mengajak
masyarakat lainnya dan menularkan ritual budaya baru yang bernuasa islami.
Pada akhirnya masyarakat luas mengakui perubahan budaya Rebo Bontong dan
secara sukarela meninggalkan budaya lama dan mengikuti budaya baru yang
ditawarkan Pesantren Darul Falah Mataram.

Dalam fenomena ini Pimpinan Pesantren Darul Falah Mataram Lombok telah
mampu memainkan perannya dalam membina hubungan harmonis kepada publik
internal dan hubungan kepada publik eksternal. Selain itu juga telah mampu
membina komunikasi dua arah kepada publik internal dan publik eksternal
dengan menyebarkan pesan, informasi dan publikasi, serta berbagai kebijakan-
kebijakan yang telah ditetapkan pimpinan (kiai).

Model Perubahan Budaya Rebo Bontong di Pesantren Darul Falah Mataram
Peroses perubahan sosial dan masyarakat yang diakibatkan oleh interaksi
sosial dan aktivitas pendidikan dan dakwah Tuan Guru mencakup berbagai aspek,
mulai dari aktivitas lembaga pesantren yang dipimpinnya, hingga pendekatan
dakwah yang dilakukan kepada masyarakat, menjadi sarat utama terwujudnya
transformasional. Adapun langkah-langkah yang ditempuh, antara lain adalah:
1. Al-Tazkiyatu al-nufus (penyucian jiwa)

Dalam menjalankan misi perubahan pola pikir, karakter dan akhlak
masyarakat Tuan Guru Mustiadi Abhar menggunakan metode tirakat, olah
batin (riyadah) yaitu suatu usaha mengolah batin dengan jalan menguatkan
sisi kerohaniannya. Tirakat merupakan suatu istilah yang sangat kental
dengan pengorbanan secara religious dan spiritual mengarah kepada sebuah
peroses mujahadah melawan hawa nafsu dan penyucian diri untuk
melejitkan kualitas amal ibadah kepada Allah swt. Adapun ritual tirakat
(riyadah) yang dilakukan seperti puasa sunah senin kamis, salat hajat dan

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 7



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

tahajud, memperbanyak zikir, istigasah, manaqib-an, rutin khataman Al-
Qur’an, membaca maulidan, dan ziarah ke makam para Tuan Guru di Lombok.

2. Al-Tanshiat-al-Ijtima’iyah (pengenalan atau sosialisasi)

Tujuan awal perayaan budaya Rebo Bontong masyarakat Sasak Lombok
setidaknya ada dua tujuan yaitu: pertama, dalam rangka tolak bala’, kedua, dalam
rangka menyambut bulan maulid Nabi. Dua tujuan ini selaras dengan tujuan
pesantren atau sesuai dengan ajaran Islam. Oleh sebab itu Tuan Guru Mustiadi
Abhar selaku pimpinan Pesantren Darul Falah mengenalkan dan mensosialisasikan
Rebo Bontong tandingan (baru) dengan berbagai macam kegiatan seperti salat
tasbih, Istigosah, zikir, do’a, ziarah makam dan pertunjukan seni budaya santri
Pesantren Darul Falah Mataram.

Perubahan yang terjadi dalam budaya Rebo Bontong di masyarakat Lombok
dan masyarakat sekitar pesantren awalnya mendapat penolakan dan
pertentangan. Hal ini disadari oleh Tuan Guru, bahwa hambatan utama dalam
memperkenalkan perubahan adalah ketidaksukaan terhadap perubahan dan
adanya penolakan. Tuan Guru tidak hanya berkiprah sebagai pemimpin di
pesantren, tetapi juga bergelut pada persoalan-persoalan lain semisal dakwah,
sosial-budaya dan politik. Peran Tuan Guru sebagai tokoh sentral di pesantren dan
sebagai pendidik (agama) atau imam di tengah masyarakat (religious and social
role) menjadi modal besar dalam melakukan perubahan. Adapun proses
perubahan tahap kedua yang disebut Al-Tanshiat-al-ljtima’iyah (pengenalan atau
sosialisasi) dilakukan cara:

Pertama, Tuan Guru Mustiadi meluruskan secara perlahan-lahan tradisi
atau budaya yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam atau yang dianggap
keliru dari ajaran Islam. Tuan Guru bersilaturahmi dengan memberikan
pencerahan dan sosialisasi kepada masyarakat dan menginstruksikan kepada
alumni agar menjaga tradisi ngejot dan ngayo ke masyarakat.* Tuan Guru juga
memimpin pengajian atau pendidikan agama (religious education) melalui
madrasah dan majlis ta’lim di pesantren, dakwah melalui majlis ta’lim di
tengah-tengah masyarakat dan dakwah melalui khutbah dan ceramah pada
momen penting hari besar Islam.

Kedua, dakwah bil hal wal maqal (praktik dan teori) Tuan Guru Mustiadi
secara langsung bergaul dengan penuh rasa kekeluargaan yaitu dengan
istigomah menghadiri acara-acara hajatan masyarakat maka dengan

4 Ngayo adalah tradisi mengunjungi rumah tetangga dengan tujuan silaturahim dan berbincang-bincang
dengan tetangga, biasanya ngayo dilakukan di berugaq (gazebo), sedangkan ngejot adalah tardisi
membawakan dan memberikan makanan atau minuman kepada kerabat atau tetangga baik tetangga
kaya ataupun miskin.

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 8



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

demikian masyarakat merasa diperhatikan oleh Tuan Guru sehingga terjalin
hubungan yang harmonis anatara masyarakat dengan pesantren.

Ketiga, dakwah bil kitabah atau dakwah bil qalam, dakwah melalui
tulisan. Indikator perubahan orientasi dakwah Tuan Guru di lombok terlihat
dari aspek penekanan pada ranah pemberdayaan masyarakat lewat
peningkatan pendidikan dan tarap masyarakat. Dakwah dengan memberikan
contoh dan tauladan secara langsung dan aplikatif, atau lebih tepat disebut
dengan model dakwah transformatif, yang berorientasi pada pemberdayaan,
pendampingan, dan lain-lain. Alasan Tuan Guru menekankan pada aspek ini
adalah pemberdayaan masyarakat harus dimulai melalui pendidikan formal
maupun non formal.

3. al-Takwin (Peroses Pembentukan)

Perubahan dalam satu bidang pasti mempunyai dampak langsung
maupun tidak langsung pada bidang kehidupan yang lainnya (Helmalia,
2016). Dengan kata lain, suatu perubahan merupakan dependent variable
untuk perubahan di bidang yang lainnya dan oleh karena itu antara satu
perubahan dengan perubahan yang lain selalu terdapat interelasi dan
interdepedensi nyata, meskipun korelasinya mungkin tidak segera dapat
dilihat.

Changing dapat diartikan merubah, ada yang mengartikan juga dengan
“moving” dimana pada tahapan ini dilakukan manajemen perubahan
keseluruhan dari organisasi yang dapat meliputi seperti sumber daya
manusia, produk, pelayanan, teknologi informasi, administrasi maupun
politik. Sehingga merubah atau menggeser dari situasi yang sudah ada, ke
situasi yang sedang dikerjakan atau diterapkan kemudian dikembangkan lagi
untuk situasi yang akan datang.

Dalam hal ini, Tuan Guru Mustiadi Abhar sebagai pimpinan Pesantren
Darul Falah tidak hanya fokus dalam pengembangan pesantren saja akan
tetapi juga beliau melihat perkembangan-perkembangan di luar pesantren.
Tuan Guru Mustiadi Abhar selaku pimpinan pesantren dan tokoh masyarakat
menyoroti sebuah budaya masyarakat Sasak Lombok yaitu budaya Rebo
Bontong, dalam perayaan budaya Rebo Bontong ini kerap menimbulkan efek
negatif bagi masyarakat, dari fenomena ini Tuan Guru merasa prihatin
terhadap masyarakat sehingga sebagai seorang tokoh agama dan pimpinan
pesantren maka beliau melakukan perubahan budaya Rebo Bontong dari
perayaan di pantai menuju ke perayaan Rebo Bontong di pesantren. Pada
perayaan Rebo Bontong di Pesantren Darul Falah Tuan Guru Mustiadi Abhar
memberikan pencerahan dan pendidikan kepada masyarakat terkait budaya

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 9



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

yang perlu dipertahankan atau budaya yang perlu ditransformasikan ke
dalam nilai-nilai Islam, seperti halnya mengajak masyarakat dengan arif dan
bijaksana untuk mengikuti perayaan Rebo Bontong di pesantren.

Pengubahan adalah gerakan atau perjalanan batin dalam reaksi terhadap
perubahan. Tahap kedua ini terjadi karena terjadinya perubahan yang diperlukan.
Pada tahap ini orang-orang tidak yakin atau bahkan takut. Untuk itu, dukungan
sangat penting dan bisa dalam bentuk pelatihan, coaching, dan belajar dari
kesalahan sebagai bagian dari peroses. Adapun langkah-langkah yang disarankan
adalah sebagai berikut (Andayani & Tirtayasa, 2019; Wibowo, 2013):

a. Sering berkomunikasi; Melakukan komunikasi di seluruh perencanaan dan
pelaksanaan perubahan, menjelaskan manfaat perubahan, menjelaskan secara
tepat bagaimana perubahan yang akan berlaku pada semuanya,
mempersiapkan diri untuk semua orang yang datang.

b. Mengusir rumor; Pertanyaan terbuka dan jujur, Segera menangani masalah,
berkaitan dengan kebutuhan untuk kembali ke kebutuhan operasional.

c. Memberdayakan tindakan; Memberikan banyak pilihan untuk keterlibatan
karyawan, ada upaya manajer memberikan pengarahan harian, melibatkan
masyarakat dalam peroses, menghasilkan kesuksesan dalam jangka pendek
untuk memperkuat perubahan, Negosiasi dengan pihak eksternal yang
diperlukan (seperti karyawan organisasi).

Tuan Guru Mustiadi Abhar melakukan perubahan Budaya Rebo Bontong
melalui peroses yang cukup panjang yaitu dengan memberikan sosialisasi,
dedikasi, dakwah, pencerahan kepada masyarakat. Sehingga masyarakat mulai
sadar akan pentingnya nilai-nilai pendidikan Islam dalam kehidupan sehari-hari.
Pada tahapan ini Tuan Guru mulai mengadakan agenda Rebo Bontong tandingan
yang dilaksanakan di pesantren berbasis khazanah Islam Nusantara seperti
maulidan, diba’an, salawatan, istigosah, doa bersama dan ziarah makam ulama,
pada tahapan ini masyarakat mulai secara bertahap datang ke Pesantren Darul
Falah untuk mengikuti perayaan budaya Rebo Bontong, hal tersebut dilakukan atas
dasar kesadaran sendiri tanpa ada intervensi atau paksaan dari Tuan Guru.

Beberapa perubahan terjadi dari budaya Rebo Bontong lama ke Rebo Bontong
baru adalah; Mandi bersama laki-laki dan perempuan diganti dengan mandi tobat
dan minum air bersama yang sudah dibacakan kalimah- al-tayyibah, membuang
sesajian lengkap di laut diganti dengan program sosial; santunan anak yatim dan
fakir miskin, penyediaan pasilitas pelayanan publik, seprti pembuatan KTP gratis
dll. dangdut (karaoke) diganti dengan membaca kitab Najmul Huda. parade
gendang bleq diganti dengan salawatan menggunakan musik hadrah. Hiburan-

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 10



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

hiburan seperti joget band dll diganti dengan tari zikir saman, kasidah, drama
santri dll. Mantra-mantra diganti dengan istigosah dan yasinan, salat hajat lidaf’il
bala’ serta ceramah dan ziarah makam Tuan Guru.

4. al-Tanfidz (Peroses Pelaksanaan Perubahan)

Perubahan berjalan secara natural dan bertahap sehingga pada tahap
pembentukan (al-Tanfidz) ini Tuan Guru mulai mengagendakan Rebo
Bontong di pesantren rutin setiap tahun dengan agenda acara sosial dan
keagamaan seperti; santunan anak yatim, donor darah, pelayanan publik,
donor darah dan lain-lain, adapun acara keagamaan seperti; Sholat Tasbih
berjamaah, Istigosah, zikir dan Do’a, ceramah agama, serta ziarah makam
Syekh TGH. Abhar Muhyiddin pendiri Pesantren Darul Falah Mataram.

Dalam rangka mensukseskan acara ini terlebih dahulu Tuan Guru
Mustiadi Abhar mengadakan musyawarah dengan para pengurus pesantren,
dewan guru dan asatizah Pesantren Darul Falah dan juga dengan melibatkan
para ketua jamaah Tarekat Qadiriyah wa Nagsabandiyah Darul Falah,
Komunikasi Tuan Guru dalam upaya akulturasi budaya lokal Rebo Bontong
dengan budaya pesantren di Pesantren Darul Falah mendapatkan tanggapan
yang baik dari para pengelola dan ustazah yang ada di pesantren. Secara
umum, segala keputusan Tuan Guru menyangkut persoalan-persoalan
pondok pesantren dapat diterima oleh warga pesantren. Hal ini disebabkan
karena Tuan Guru memiliki otoritas mutlak untuk menentukan arah
kebijakan pesantren. Adanya diskusi dan tukar pendapat dalam rapat-rapat
pimpinan pesantren adalah untuk memberikan masukan dan pertimbangan,
sedangkan keputusan akhir merupakan hak prerogatif Tuan Guru.

Agenda-agenda besar Pesantren Darul Falah di masa pandemi diadakan
secara virtual/live streaming Yuotube, Facebook dan media sosial lainnya.
Misalnya, haul syekh Abhar Muhyiddin yang diadakan setahun sekali dengan
ribuan jamaah di pesantren. Namun, kali ini Pesantren Darul Falah
memperingatinya dengan peserta terbatas khusus warga pesantren serta
disiarkan secara livestreaming di media sosial Facebook dan Yuotube,
begitupun dengan Majlis Badruttamam yang diselenggrakan rutin setiap
tanggal 15 bulan Qamariyah di Pesantren Darul Falah dengan ribuan jamaah,
di masa pandemi covid 19 dilakukan secara livestreaming.

Yang menarik pada Rebo Bontong kali ini, diisi pula dengan agenda
Pesantren Darul Falah yang melaunching Kampung Salawat yang
diperuntukkan menyambut bulan kelahiran Nabi Muammad SAW. Selain itu,
dalam sambutan di acara Rebo Bontong, Tuan Guru Muammar Arafat
menyampaikan kepada jamadah untuk menjaga diri dari covid 19 serta

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 11



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

menganggap hal itu cukup penting, akan tetapi menjaga kesehatan batin jauh
lebih penting. Tuan Guru memberikan pencerahan dan edukasi kepada
masyarakat dengan tetap mematuhi protokol kesehatan sesuai panduan
satgas covid 19 dan juga protokol ketaatan dalam penyembuhan penyakit
bathin. Tuan Guru memberi gambaran filosofis di masa pandemi.

TGH. Muammar Arafat mengatakan sekarang ada namanya kampung
sehat yang diprakarsai oleh pemerintah seperti; mentaati protokol kesehatan
dengan selalu pakai masker, hindari dari kerumunan (social distencing), cuci
tangan menggunakan air mengalir dan memakai hand sanitezer. Tuan Guru
tidak hanya memberikan edukasi kepada masyarakat dengan meningkatkan
imunitas saja, namun Tuan Guru juga memberikan edukasi dalam rangka
peningkatan iman, yaitu dengan mengadakan lomba kampung salawat dalam
rangka menyambut bulan maulid Nabi Muhammad SAW, yaitu tetap menjaga
protokol ketaatan dengan selalu menjaga lisan dari ucapan yang tidak baik
seperti hate speech, berita hoak dan menghindari ikhtilat laki-laki dan
perempuan (‘adamu ikhtilat baina al-rrijal wa-al-nnisa), menjaga wudu dan
menerapkan pola hidup bersih, selalu menggunakan heart sanitezer
(tazkiyatu al-nufus) dengan membaca al-Qur’an, zikir dan salawat.

Tuan Guru Mustiadi Abhar dengan kapasitasnya dalam memimpin dan
berkomunikasi, telah mampu memengaruhi dan mengajak masyarakat untuk
melaksanakan kegiatan Rebo Bontong di Pesantren Darul Falah, dengan
beberapa agenda kegiatan seperti; salat tasbih, Istigosah, Zikir dan doa,
penampilan seni budaya santri Darul Falah dan Ziarah makam pendiri
pesantren. disamping dengan tujuan dakwah pimpinan pesantren juga
berharap dengan kegiatan Rebo Bontong di pesantren hubungan masyarakat
dengan pesantren semakin harmonis sehingga masyarakat juga merasa
memiliki pesantren. adapun kegiatan yang digelar Pesantren Darul Falah
dalam rangka perayaan Rebo Bontong di pesantren antara lain; kegiatan
bazar murah, kegiatan lomba-lomba antar santri Pesantren cabang Darul
Falah, pengobatan gratis, dan pelayanan publik seperti pembuatan akta
kelahiran, KK, KTP, SIM, KIA dan lain-lain dengan menjalin kerjasama dengan
pemerintah setempat, kegiatan-kegiatan tersebut dilaksanakan beberapa
minggu sebelum acara puncak dilaksanakan di pesantren.

5. al-Istimrar (peroses perubahan berkesinambungan)

Pendidikan, dakwah dan pelatihan bertujuan untuk memantapkan
beberapa kebiasaan, tradisi, budaya yang telah mulai terbangun dalam diri
masyarakat, bermacam-macam cara yang dilakukan oleh pimpinan
Pesantren Darul Falah; pertama, pimpinan Pesantren Darul Falah membuat

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 12



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

program rutinan di pesantren diantaranya program mingguan yaitu
pengajian umum hari Ahad untuk jamaah laki-laki dan hari selasa untuk
jamadah perembuan. Ada juga program bulanan yaitu program pengajian
Majlis Badruttamam sebulan sekali yang dilakukan setiap malam tanggal 15
Qomariyah, khataman dan manaqiban sebulan sekali yaitu pada tanggal 11
Qomariyah, selain itu juga ada program tahunan, seperti perayaan Rebo
Bontong, Haul Syekh Abhar Muhyiddi pendiri Pesantren Darul Falah, hari
jadi (Miladiyah) Pesantren Darul Falah, perayaan tahun baru Hijriyah dan
Tahun Baru Masehi. Program-program Pesantren Darul Falah ini dalam
rangka pembiasaan perilaku baru masyarakat agar istigomah mengamalkan
nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Gambar 1: Novelty Perubahan Budaya Rebo Bontong di Pesantren Darul Falah

[ Al-Tazkiyatu al-Nufusf } S [ Melalui Riyadhah dan tirakat }

Al-Tanshiat-al- [ Pengenalan/Sosialisasi ]
I/'tima| ‘iyah

V s N
] Tuan Guru membuat Rebo Bontong
[ Al-Takwin

tandingan di pesantren DF
Tuan Guru merutinkan ritual Rebo

[ Al-Tanfidz H Bontong dengan membuat majlis
Badruttamam

¢ N\ J

N
[ Al-Istimrar

Tuan Guru melembagakan program
mingguan, bulanan, tahunan

g J
1. Perubahan Perilaku
2. Partisipasi masyarakat
3. Pengembangan pesantren

Gambar 1 menerangkan aspek kebaharuan terkait perubahan yang
berkesinambungan, Kurt Lewin dalam Robbins et al. mengembangkan tiga tahap
model perubahan yang meliputi bagaimana mengambil inisiatif perubahan,
mengelola dan menyetabilkan peroses perubahan itu sendiri. Lebih jauh Robbins
menjelaskan tahap perubahan tersebut dengan istilah unfreezing, moving,
refreezing (Burnes & Bargal, 2017; Robbins et al., 2010). Unfreezing merupakan

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 13



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

peroses awal dari tahap perubahan. Pada tahap unfreezing terjadi pencairan
perilaku dan sistem lama (status quo). Tahap pencairan berjalan lancar jika
kekuatan pendorong mendominasi. Kekuatan pendorong perubahan selanjutnya
menggerakkan pada perilaku dan sisem yang diinginkan.

Moving merupakan tahap pembelajaran. Pada tahap ini, pekerja diberi
informasi baru, model dan sistem kerja yang diharapkan diterapkan nantinya, atau
sebuah cara pandang baru untuk level pengambil kebijakan. Selanjutnya adalah
refreezing yaitu pembekuan kembali merupakan tahapan dimana perubahan yang
terjadi distabilisasi dengan membantu pekerja mengintegrasikan perilaku dan
sikap yang telah berubah ke dalam cara yang normal untuk melakukan sesuatu.
Hal ini dilakukan dengan memberi pekerja kesempatan untuk menunjukan
perilaku dan sikap yang baru. Sikap dan perilaku yang sudah mapan kembali
tersebut perlu dibekukan, sehingga menjadi norma-norma baru yang diakui
kebenarannya. Dengan terbentuknya perilaku dan sikap yang baru, perlu
diperhatikan apakah masih sesuai dengan perkembangan lingkungan yang terus
berlangsung. Apabila ternyata diperlukan perubahan kembali maka peroses
Unfreezing akan dimulai kembali.

Al-tazkiyatu al-nufus, yang melibatkan pembersihan jiwa melalui praktik
Riyadhah dan tirakat. Dengan melakukan latihan dan pengendalian diri secara
rutin, individu dapat menghilangkan sifat negatif dan memperkuat dimensi
spiritual mereka. Hal ini penting dalam proses perubahan individu yang menjadi
landasan bagi perubahan yang lebih luas dalam masyarakat.

Al-Tanshiat-al-ljtima’iyah, yang berfokus pada pengenalan dan sosialisasi
nilai-nilai Rebo Bontong kepada masyarakat. Melalui pengenalan yang luas dan
sosialisasi yang intens, individu-individu dapat memahami dan menginternalisasi
makna serta tujuan dari ritual ini. Selain itu, strategi ini juga berperan dalam
membangun pemahaman dan dukungan sosial yang diperlukan untuk menjaga
dan mengembangkan tradisi ini.

Al-takwin, yang melibatkan pembentukan Rebo Bontong tandingan di
pesantren. Dengan adanya Rebo Bontong tandingan, pesantren dapat menjadi
tempat bagi individu untuk mempelajari, berlatih, dan mengamalkan ritual ini
secara terorganisir. Pendirian Rebo Bontong tandingan di pesantren juga
memungkinkan transfer pengetahuan dan praktik kepada generasi yang akan
datang, sehingga tradisi ini dapat terus berkembang dan dilestarikan.

Al-tanfidz (pelaksanaan dengan merutinkan ritual Rebo Bontong dan
membuat majlis Badruttamam): Strategi ini menekankan pentingnya
melaksanakan ritual Rebo Bontong secara rutin dan terencana. Dengan
merutinkan ritual ini, individu-individu dapat menciptakan kebiasaan dan
keterikatan emosional terhadap ritual tersebut. Selain itu, pembentukan majlis

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 14



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

Badruttamam sebagai forum untuk melaksanakan ritual juga dapat memperkuat
rasa kebersamaan dan saling dukung antaranggota komunitas Rebo Bontong.

Al-istimrar (kesinambungan dengan melembagakan program mingguan,
bulanan, tahunan): Strategi ini menekankan pentingnya menjaga kesinambungan
dan keberlanjutan Rebo Bontong dengan melibatkan program-program rutin yang
diadakan secara berkala, seperti program mingguan, bulanan, dan tahunan.
Dengan adanya program-program ini, individu-individu dapat terus terhubung
dengan Rebo Bontong dan menjaga keterlibatan mereka dalam praktik dan
kegiatan terkait. Hal ini memastikan bahwa tradisi Rebo Bontong terus hidup dan
berkembang dari waktu ke waktu.

Berbagai macam kegiatan telah dirancang dan didesain untuk mendukung
jalannya perubahan, salah satu langkah nyata yang dilakukan oleh pimpinan
Pesantren Darul Falah dalam menjaga nilai-nilai budaya Rebo Bontong di
pesantren adalah melalui pendidikan dakwah dan pelatihan. Dalam hal
pendidikan, dakwah dan pelatihan beberapa partisipan menyampaikan informasi
diantaranya adalah Tuan Guru Fauzan Tabrani yang menekankan pada bagaimana
membiasakan sesuatu untuk membangun sebuah kebiasaan baru.

Dalam pemantapan perilaku baru maka pimpinan pesantren membuat
budaya baru dalam rangka sustanibility perilaku baru atau budaya baru pada
masyarakat. Ada beberapa langkah yang ditempuh oleh Tuan Guru Mustiadi dalam
pemantapan perilaku masyarakat yang telah melaksanakan kegiatan Rebo Bontong
di pesantren; pertama, Tuan Guru memberdayakan jamaah tarekat, kedua, Tuan
Guru memberdayakan alumni, ketiga Tuan Guru memberdayakan pesantren.

Tuan Guru telah membentuk organisasi yang secara sistematis dan
terstruktur, sehingga seluruh jamaah terorganisir dengan baik. Organisasi
IKADAFA yang bertugas untuk memenej alumni dan Organisasi Tarekat yang
berfungsi untuk mengkoordinir jamaah tariqat Qadiriyah wa Nagsabandiyah yang
sudah tersebar di seluruh pulau Lombok. Semua organisasi ini ada di bawah
payung yayasan Pesantren Darul Falah.

Tabel 1 Perubahan Budaya Rebo Bontong Lama dan Baru

Ritual Budaya Rebo Bontong
Lama

No Ritual Budaya Rebo Bontong Baru

1 Mandi bersama Laki-laki dan | mandi tobat dan minum air bersama yang
perempuan sudah dibacakan kalimah- al-tayyibah.

2 Membuang sesajian lengkap di | Program sosial; santunan anak yatim dan
laut fakir =~ miskin, penyediaan pasilitas
pelayanan publik, seprti pembuatan SIM,
KTP, KIA secara gratis.

3 dangdut (karaoke) Membaca kitab Najmul Huda

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 15



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

Ritual Budaya Rebo Bontong

No Ritual Budaya Rebo Bontong Baru
Lama
4 parade gendang bleq Salawatan menggunakan musik hadrah
5 Hiburan-hiburan seperti joget | Tari zikir saman, kasidah, drama santri dll
band dll
6 Mantra-mantra Do’a bersama, istigosah dan yasinan.
7 salat hajat lidaf’il bala’
8 Ceramah, pengajian dan ziarah makam

Sumber: Temuan Peneliti

Pandangan tersebut menggambarkan beberapa Kklasifikasi ritual yang
terdapat dalam konteks Rebo Bontong. Salah satu Kklasifikasi ritual yang
disebutkan adalah kegiatan mandi bersama di tempat terbuka, yang melibatkan
partisipasi baik lelaki maupun perempuan. Selain itu, terdapat juga program
sesajen yang dibuang ke laut sebagai persembahan dari masyarakat kepada
makhluk tertentu. Terakhir, ada kegiatan seremonial seperti dandut, parade
gendang, serta rangkaian kegiatan hiburan dan pembacaan mantra-mantra.

Analisis solutif terhadap pandangan ini dapat mengarah pada beberapa
argumen sebagai berikut, pemeliharaan tradisi dan identitas budaya, penguatan
komunitas dan solidaritas, pariwisata budaya dan pengembangan ekonomi local,

Ritual-ritual yang tercantum dalam Tabel 1 memiliki peran penting dalam
pemeliharaan tradisi dan identitas budaya masyarakat Rebo Bontong. Melalui
kegiatan mandi bersama di sungai, masyarakat mempertahankan praktik yang
telah dilakukan secara turun-temurun. Program sesajen yang dibuang ke laut juga
menjadi wujud penghormatan dan persembahan kepada makhluk tertentu, yang
mencerminkan kepercayaan dan spiritualitas masyarakat. Kegiatan seremonial
seperti dandut, parade gendang, dan pembacaan mantra-mantra menjadi sarana
ekspresi dan penghayatan budaya yang khas.

Ritual-ritual ini juga berperan dalam memperkuat ikatan sosial dan
solidaritas antaranggota masyarakat Rebo Bontong. Melalui kegiatan mandi
bersama di tempat terbuka, lelaki dan perempuan dapat saling berinteraksi dan
mempererat hubungan sosial. Program sesajen yang melibatkan partisipasi
masyarakat secara kolektif juga memperkuat rasa persatuan dan kebersamaan.
Kegiatan seremonial seperti dandut, parade gendang, dan pembacaan mantra-
mantra menjadi momen di mana masyarakat dapat berkumpul, berbagi
pengalaman, dan merayakan identitas budaya mereka bersama-sama.

Ritual-ritual yang terdapat dalam Tabel 1 juga memiliki potensi sebagai daya
tarik wisata budaya dan dapat berkontribusi pada pengembangan ekonomi lokal.
Kegiatan mandi bersama di tempat terbuka, program sesajen, dan kegiatan
seremonial dapat menarik minat wisatawan yang tertarik dengan kebudayaan

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 16



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

lokal dan pengalaman yang berbeda. Dengan mempromosikan dan memanfaatkan
potensi pariwisata budaya ini, masyarakat Rebo Bontong dapat meraih manfaat
ekonomi melalui peningkatan kunjungan wisatawan, pembangunan infrastruktur
pendukung, dan pengembangan usaha lokal terkait pariwisata.

Melalui pemeliharaan tradisi, penguatan komunitas, dan pemanfaatan
potensi pariwisata budaya, masyarakat Rebo Bontong dapat mempertahankan
identitas budaya mereka, meningkatkan kualitas hidup, dan berkontribusi pada
pembangunan ekonomi lokal. Penting bagi pemerintah dan stakeholder terkait
untuk memberikan dukungan dalam pelestarian dan pengembangan ritual-ritual
ini, termasuk melalui pembinaan, promosi pariwisata budaya, dan pengembangan
infrastruktur yang memadai.

Tabel 2 Nilai-Nilai Ritual Budaya Rebo Bontong Lama dan Baru
Nilai Ritual Budaya Rebo

No Nilai Ritual Budaya Rebo Bontong Baru
Bontong Lama
1 Silaturahmi antar warga | Silaturahmi antar warga, guru dengan
semakin terjalin erat. murid, alumni, masyarakat dengan
pesantren semakin erat.
2 Ajang promosi pariwisata Promosi program pesantren ke masyarakat

dan pemerintah. Promosi pesantren sebagai
wisata religi dan berbudaya.

3 Untuk mendongkrat ekonomi | Mengembangkan ekonomi pesantren dan
komunitas budaya masyarakat

4 Nilai religius membersihkan jiwa | Nilai-nilai religius membersihkan jiwa
untuk menyambut bulan maulid | dengan zikir, salawat dan dan taklim

Nabi dengan mandi bersama laki
dan perempuan.

5 Kurang rasa malu Saling ajinin (saling menghormati) dengan
terpisahnya jamaah laki-laki dan

perempuan dikasih pembatas

6 Nilai-nilai kebersamaan Nilai kebersamaan: saling perasak, saling
pesilag, saling laiq, saling ilaq an (saling
memberi)

7 Nilai hiburan Nilai-nilai Taklim, Takzim dan Takrim

Sumber: Temuan Peneliti

Tabel 2 memaparkan dimensi nilai yang tertuang pada ritual budaya Rebo Bontong.
Sebagai komparasi terdapat perbedaan antara lain pada aspek silaturrahmi, aspek
strategi promosi pariwisata, penguatan ekonomi komunitas budaya. Aspek nilai religius,
nilai karakter (malu dan hiburan).

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 17



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

KESIMPULAN

Analisis terhadap perubahan budaya Rebo Bontong dilakukan dengan pelaksanaan
rumusan, tujuan, dan strategi. Dalam rumusannya, Pimpinan Pesantren Darul Falah
mengajak masyarakat secara bijaksana (bil hikmah) melalui seruan dalam dakwah yang
arif dan benar serta memberikan pelajaran yang baik dan memberikan pengarahan
dalam peralihan pelaksanaan model dan konten budaya Rebo Bontong, dengan
membuat Rebo Bontong tandingan dan tidak menghapus atau menghilangkannya.

Adapun tujuan diadakannya kegiatan budaya Rebo Bontong tandingan di
pesantren, antara lain adalah: 1) amar ma’ruf nahi munkar (dakwah), yaitu mengajak
masyarakat yang awalnya melakukan kegiatan budaya Rebo Bontong di pantai dengan
bentuk ritual yang dinilai kurang Islami menuju kepada kegiatan Rebo Bontong yang
sarat dengan nilai-nilai Islam dan kepesantrenan. 2) pendidikan kader-kader yang
berguna bagi agama, Nusa dan Bangsa untuk selalu berpegang teguh dengan ajaran Ahlu
al-Sunnah Wa al-Jama’ah. 3) momentum bagi santri untuk belajar dan berlatih
menampilkan kemampuannya di depan jama’ah. 4) informasi kepada masyarakat
tentang capaian-capaian prestasi pesantren dan program-program pesantren sekaligus
meminta dukungan kepada masyarakat dalam pengembangan pesantren. 5)
Membangun komunikasi dan relasi dengan masyarakat melalui penyediaan lapangan
kerja, seperti memberikan kesempatan kepada masyarakat sekitar pesantren untuk
menjadi pendidik atau tenaga kependidikan di pesantren Darul Falah.

Strategi perubahan memuat rencana dan alokasi sumber daya berdasarkan
kebutuhan untuk setiap peroses perubahan yaitu; 1) al-tazkiyatu al-nufus, yaitu
pembersihan jiwa dengan Riyadhah dan tirakat, 2) al-Tanshiat-al-ljtima’iyah, yaitu
pengenalan dan sosialisasi, 3) al-takwin, yaitu pembentukan dengan membuat Rebo
Bontong tandingan di pesantren, 4) al-tanfidz, yaitu pelaksanaan dengan merutinkan
ritual Rebo Bontong dan membuat majlis Badruttamam, 5) al-istimrar, yaitu
kesinambungan dengan melembagakan program mingguan, bulanan, tahunan.

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 18



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

DAFTAR PUSTAKA

Alam, N. A. R. (2018). Strengthening Leadership Culture (The Role of Kyai in
Indonesian Pesantren). At-Ta’dib, 13(1), 5-17.

Andayani, I, & Tirtayasa, S. (2019). Pengaruh Kepemimpinan, Budaya Organisasi,
dan Motivasi terhadap Kinerja Pegawai. Maneggio: Jurnal Ilmiah Magister
Manajemen, 2(1), 45-54. https://doi.org/10.30596/maneggio.v2i1.3367

Arifin, . (1993). Kepemimpinan Kyai: Kasus Pondok Pesantren Tebuireng.
Kalimasahada Press.

Arrauf Nasution, I. F.,, Miswari, M., & Haeba, I. D. (2020). Traditionalism of
Tolerance in Dayah System: A Reflective Note on the Biography of Abon Aziz
Samalanga of Aceh. RELIGIA, 1. https://doi.org/10.28918/religia.v23i1.1957

Azro’i, 1., & Fuaidi, 1. (2020). The Existence of Pesantren: Implication Study of
Pesantren Leadership Regeneration in Central Java. Santri: Journal of
Pesantren and Figh Sosial, 1(1), 1-12. https://doi.org/10.35878/santri.v1i1.203

Burnes, B., & Bargal, D. (2017). Kurt Lewin: 70 Years on. Journal of Change
Management, 17(2), 91-100. https://doi.org/10.1080/14697017.2017.1299371

Citrakesumasari, Fadhilah, Suriah, & Mesra, R. (2020). Based Cultural and Religion
to Education of Exclusive Breastfeeding for Bride. Enfermeria Clinica, 30, 127-
130. https://doi.org/10.1016/j.enfcli.2019.12.049

Creswell, ]. W., & Creswell, J. D. (2017). Research Design: Qualitative, Quantitative,
and Mixed Methods Approaches. Sage publications.

Dumez, H. (2015). What Is a Case, and What Is a Case Study? Bulletin of Sociological
Methodology/Bulletin de Méthodologie Sociologique, 127(1), 43-57.
https://doi.org/10.1177/0759106315582200

Fathurrochman, I, Ristianti, D. H., & Arif, M. A. S. bin M. (2020). Revitalization of
Islamic Boarding School Management to Foster the Spirit of Islamic
Moderation in Indonesia. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 239-258.
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.82.239-258

Habibi, S. (2020). Manajemen Strategi dalam Meningkatkan Efektivitas
Pengelolaan Perguruan Tinggi. Idarah (Jurnal Pendidikan Dan Kependidikan),
4(1), 27-42. https://doi.org/10.47766/idarah.v4i1.811

Helmalia. (2016). Penerapan Manajemen Perubahan dengan Analisis Turnaround
dalam Meningkatkan Kinerja Perusahaan. Al-Masraf: Jurnal Lembaga
Keuangan Dan Perbankan, 1(2), 179-196.

Horikoshi, H. (1987). Kiai dan Perubahan Sosial (1st ed.). P3M.

Islam, D. ]. K. A. (2003). Pedoman Tatalaksana Pengembangan Agribisnis di Pondok
pesantren. Depertemen Agama RI.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, ]J. (2014). Qualitative Data Analysis: A
Methods Sourcebook (3rd ed.). Sage Publications.

Moleong, L. ]. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif.

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 19


https://doi.org/10.30596/maneggio.v2i1.3367
https://doi.org/10.30596/maneggio.v2i1.3367
https://doi.org/10.30596/maneggio.v2i1.3367
https://doi.org/10.1080/14697017.2017.1299371
https://doi.org/10.1016/j.enfcli.2019.12.049
https://doi.org/10.1177/0759106315582200
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.82.239-258
https://doi.org/10.47766/idarah.v4i1.811

Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok

Nurbaiti. (2020). Islamic Education: The Main Path of Islamization in Southeast
Asia. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 345-374.
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.82.345-374

Nurdin, A. (2013). Revitalisasi Kearifan Lokal di Aceh: Peran Budaya dalam
Menyelesaikan Konflik Masyarakat. Analisis, 13(1), 135-154.

Patriadi, H. B. (2018). Surviving in the Globalized World Through Local
Perspectives: Pesantrens and Sustainable Development. In Sustainable Future
for Human Security (pp- 29-47). Springer Singapore.
https://doi.org/10.1007/978-981-10-5433-4_3

Pertiwi, A. K., Cahyani, S. S. A,, Diana, R. C., & Gunawan, I. (2018). The Leadership of
Kyai: A Descriptive Study. 3rd International Conference on Educational
Management and Administration (CoEMA 2018), 121-126.

Raihani. (2012). Report on Multicultural Education in Pesantren. Compare: A
Journal of Comparative and International Education, 42(4), 585-605.
https://doi.org/10.1080/03057925.2012.672255

Robbins, S. P, Judge, T. A.,, & Campbell, T. T. (2010). Organizational Behaviour.
Pearson Education.

Sabri, L. A. (2017). Makna Simbolik Tradisi “Rebo Bontong” dalam Kehidupan Orang
Sasak: Studi Deskriotif di Desa Pringgabaya Kecamatan Peringgabaya
Kabupaten Lombok Timur. Universitas Mataram.

Siregar, F. A, & Prasetyo, M. A. M. (2023). The Innovation of Pesantren
Development in Aceh Province through the Effectiveness of Organizational
Culture. Jurnal Kependidikan: Jurnal Hasil Penelitian Dan Kajian Kepustakaan
Di Bidang Pendidikan, Pengajaran Dan Pembelajaran, 9(1), 174.
https://doi.org/10.33394/jk.v9i1.5735

Solahudin, D. (2008). The Leader, the Followers, and the Pattern of Relationships.
In The Workshop for Morality (pp. 41-60). ANU Press.
http://www.jstor.org/stable/j.ctt24hdém.9

Sudin, M. (2016). Pesantren, Transformasi Sosial dan Kebangkitan Intelektualisme
Islam. Misykat Al-Anwar, 27(1), 95-107.

Sugiyono. (2013). Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif,
dan R&D. Alfabeta.

Wibowo. (2013). Manajemen Kinerja (Edisi Keti). Raja Grafindo Persada.

Yin, R. K. (2015). Studi Kasus Desain dan Metode Cetakan ke-14, PT. RajaGrafindo
Persada, Jakarta.

Ziemek, M. (1986). Pesantren dalam Perubahan Sosial. P3M.

Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama - Vol. 8. No. 1. 20


https://doi.org/10.14421/jpi.2019.82.345-374
https://doi.org/10.1007/978-981-10-5433-4_3
https://doi.org/10.1080/03057925.2012.672255
https://doi.org/10.33394/jk.v9i1.5735
http://www.jstor.org/stable/j.ctt24hd6m.9

	Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai Pesantren Darul Falah Mataram Lombok
	Muhamad Arifin
	STIS Darul Falah Pagutan Mataram, Nusa Tenggara Barat
	arifinmuhamad2022@gmail.com
	PENDAHULUAN
	METODE PENELITIAN
	Tabel 2 memaparkan dimensi nilai yang tertuang pada ritual budaya Rebo Bontong. Sebagai komparasi terdapat perbedaan antara lain pada aspek silaturrahmi, aspek strategi promosi pariwisata, penguatan ekonomi komunitas budaya. Aspek nilai religius, nila...
	KESIMPULAN
	DAFTAR PUSTAKA


