
Al-Mabhats : Jurnal Penelitian Sosial Agama    

Januari - Juni 2023 | p 01-20 

DOI: 10.47766/almabhats.v8i1.1030 

e-ISSN: 2615-5591| p-ISSN: 2548-3838 

 1 

 

Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui 

Kepemimpinan Kiai Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 
 

Muhamad Arifin 

STIS Darul Falah Pagutan Mataram, Nusa Tenggara Barat 

arifinmuhamad2022@gmail.com  
 

 
ARTICLE HISTORY 

Received: 31-12-2022 

Accepted: 15-05-2023 

Published: 30-06-2023 

 
 
 
 
Keywords:  
Change Analysis, 
Rebo Bontong Ritual, 
Kiai Leadership, 
Pesantren 
 

Abstract: An analysis of cultural changes in Rebo Bontong is carried out 
by implementing formulations, objectives, and strategies. In his 
formulation, the leadership of the Darul Falah Islamic Boarding School 
invites the community to be wise (bil ḥikmah) and make Rebo Bontong a 
rival. The objectives of holding Rebo Bontong rival cultural activities at 
Islamic boarding schools include: 1) amar ma'rūf nahi munkar 2) 
education of Ahlu al-Sunnah Wa al-Jamā'ah cadres. 3) momentum for 
students to learn and practice, 4) information to the public about the 
achievements and programs of the pesantren as well as asking for 
support from the community, 5) Building communication and relations 
with the community. While the change strategy goes through several 
processes, namely: 1) tazkiyatu al-nufus/cleansing the soul, 2) al-
Tanshiat-al-Ijtima'iyah/introduction and outreach, 3) al-
takwin/formation by making Rebo Bontong rivals, 4) al-tanfidz/routine 
the Rebo Bontong ritual, 5) al-istimrār/continuaity by instituting weekly, 
monthly, yearly programs. 

 

 

Kata Kunci:  

 

Analisis Perubahan, 

Ritual Rebo Bontong, 

Kepemimpinan Kiai, 

Pesantren. 

 

Abstrak: Analisis terhadap perubahan budaya Rebo Bontong dilakukan 
dengan pelaksanaan rumusan, tujuan, dan strategi. Dalam rumusannya, 
Pimpinan Pesantren Darul Falah mengajak masyarakat secara 
bijaksana (bil ḥikmah) dan membuat Rebo Bontong tandingan. Adapun 
tujuan diadakannya kegiatan budaya Rebo Bontong tandingan di 
pesantren, antara lain adalah: 1) amar ma’ruf nahi munkar 2) 
pendidikan kader-kader Ahlu al-Sunnah Wa al-Jamā’ah. 3) momentum 
bagi santri untuk belajar dan berlatih, 4) informasi kepada masyarakat 
tentang capaian-capaian dan program-program pesantren sekaligus 
meminta dukungan kepada masyarakat, 5) Membangun komunikasi 
dan relasi dengan masyarakat. Sedangkan strategi perubahan nelalui 
beberapa peroses, yaitu: 1) al-tazkiyatu al-nufus/pembersihan jiwa, 2) 
al-Tanshiat-al-Ijtima’iyah/pengenalan dan sosialisasi, 3) al-
takwin/pembentukan dengan membuat Rebo Bontong tandingan, 4) al-
tanfidz/merutinkan ritual Rebo Bontong, 5) al-istimrār/keberlanjutan 
dengan melembagakan program mingguan, bulanan, tahunan. 

 

 

 

 

 

 

© 2023 Muhamad Arifin 
Under The License CC-BY SA 4.0 

CONTACT:  arifinmuhamad2022@gmail.com  
https://doi.org/10.47766/almabhats.v8i1.1030  

mailto:arifinmuhamad2022@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:arifinmuhamad2022@gmail.com
https://doi.org/10.47766/almabhats.v8i1.1030
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 2 

 

PENDAHULUAN 

Dalam aksi pembaruan atau perubahan kebudayaan atau tradisi lama yang 

sudah mengakar sedemikian kuat di masyarakat tentu saja tidak mudah dilakukan 

(Nurbaiti, 2020). Perlu tahapan, perencanaaan, strategi yang harus diperhatikan 

(Nurdin, 2013). Pemilihan strategi harus betul-betul menjadi perhatian mendasar 

bagi setiap aktor perubahan, hal yang paling mungkin dan efektif dilakukan adalah 

melalui pendidikan dan dakwah transformatif (Habibi, 2020). Di sinilah pesantren 

menjadi salah satu potret institusi penting bagi masyarakat Indonesia yang 

berfungsi sebagai lembaga pendidikan, lembaga sosial, sekaligus sebagai lembaga 

dakwah (Patriadi, 2018). Hal ini sejalan dengan adanya tri darma pesantren yaitu 

pendalaman pengetahuan agama Islam (tafaqquh fi ad-dīn), penyebar luasannya 

dakwah dan pemberdayaan masyarakat (Fathurrochman et al., 2020; Islam, 2003).  

Pesantren adalah lembaga pendidikan tradisional Islam, untuk memahami 

dan mengamalkan ajaran Islam, dengan menitikberatkan pada moral dan nilai-

nilai Islam sebagai pedoman hidup bermasyarakat (Raihani, 2012; Ziemek, 1986). 

Pesantren memiliki norma interaksi dan nilai-nilai sosial sendiri, di mana nilai-

nilai agama Islam menjadi sumber konsepsi dan motivasi (Citrakesumasari et al., 

2020). Norma ini berlaku dalam segala interaksi antar-anggota warga pesantren 

dan dengan anggota masyarakat lainnya (Arrauf Nasution et al., 2020). 

Agar pesantren mampu memainkan fungsinya, maka pesantren memerlukan 

adanya figur pemimpin yang mampu memainkan peran-peran strategisnya 

sebagai agen perubahan di masyarakat  (Solahudin, 2008). Pemimpin pesantren 

merupakan figur yang dapat dijadikan sebagai uswatun hasanah, inspirator, 

motivator, dinamisator, maupun sebagai mediator bagi komunitas yang 

dipimpinnya (Alam, 2018; Azro’i & Fuaidi, 2020). Hal ini senada dengan apa yang 

dikemukakan Imron Arifin sosok kiai sebagai pemimpin pesantren; harus bisa 

dipercaya, jujur, bertanggung jawab, menyampaikan amanat, cerdas, benar dan 

berani menegakkan kebenaran. Kiai harus bisa ditaati; memiliki keahlian dalam 

ilmu keagamaan dan ketanggapan terhadap informasi. Kiai harus bisa memiliki 

pribadi yang berkarisma (Arifin, 1993; Azro’i & Fuaidi, 2020; Pertiwi et al., 2018).  

Peran kiai pesantren dalam perubahan budaya masyarakat yang bertujuan 

untuk dakwah dan meningkatkan partisipasi masyarakat terhadap pesantren 

sangat tergantung dari bagaimana komunikasi kiai pesantren dalam membangun 

hubungan baik antara pesantren dengan masyarakat. Jika kepemimpinan kiai 

pesantren dipercaya sebagai faktor dominan yang mempengaruhi perubahan 

budaya di masyarakat, maka kuncinya adalah bagaimana kiai mampu memainkan 

peran ganda yaitu sebagai aktor perubahan internal dan juga sekaligus sebagai 

aktor dalam perubahan eksternal (Siregar & Prasetyo, 2023).  



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 3 

Horikhosi mengemukakan kiai adalah figur yang berperan sebagai penyaring 

informasi dalam memacu perubahan baik dalam pondok pesantren maupun 

masyarakat sekitarnya. Kedudukan kiai sebagai pemegang pesantren yang 

menawarkan agenda perubahan sosial keagamaan baik yang menyangkut masalah 

interpretasi agama dalam kehidupan sosial maupun perilaku keagamaan santri 

yang kemudian menjadi rujukan bagi masyarakat luas (Horikoshi, 1987; Sudin, 

2016). 

Kiai sebagai figur karismatik telah mampu membawa pengaruh perubahan 

terhadap kemajuan dan pencitraan sebuah institusi (masyarakat). Seperti halnya 

fenomena yang terjadi di Pondok Pesantren Darul Falah Mataram Lombok yang 

dipimpin oleh TGH. Muhammad Mustiadi Abhar. Pondok Pesantren Darul Falah 

adalah salah satu pondok pesantren yang ada di Indonesia tepatnya di Provinsi 

Nusa Tenggara Barat Lombok dan telah memiliki beberapa cabang di berbagai 

daerah. Mulai dari kota Mataram, Lombok Barat, Lombok Timur, Lombok Utara, 

Lombok Tengah, Bima, Sulawesi, Sumbawa dan Plores.  

Lombok dikenal dengan kekayaan budaya dan tradisi, namun beberapa 

budaya atau tradisi masyarakat justru bertentangan dengan budaya dan nilai-nilai 

Islam yang menjadi semangat perjuangan Pesantren Darul Falah Mataram 

Lombok. Salah satu bentuk budaya masyarakat Lombok yang sudah mengakar 

ratusan tahun adalah budaya Rebo Bontong.  

Rebo Bontong merupakan sebuah budaya dalam bentuk upacara rutinitas 

yang tumbuh kembang di masyarakat suku sasak Lombok. Keberadaan budaya 

Rebo Bontong telah ada sejak zaman dahulu kala dan merupakan warisan nenek 

moyang yang masih dilestarikan dan dijadikan sebagai kegiatan rutin setiap tahun. 

Budaya Rebo Bontong merupakan perpaduan budaya lokal dan unsur agama, di 

mana kegiatan tersebut juga dalam rangka menyambut datangnya bulan maulid 

Nabi Muhammad saw. 

Masyarakat suku sasak pada umumnya meyakini bahwa sejak malam rabu 

sampai dengan hari Rabu pada minggu terakhir bulan Safar Allah swt. menurunkan 

banyak balā’, penyakit, dan kesialan kepada setiap orang yang tinggal di rumah 

pada hari itu menuju tempat yang dianggap baik untuk berkumpul seperti pantai 

danau dan tempat-tempat yang dianggap sakral oleh masyarakat untuk 

mensucikan diri dengan mandi bersama, bercampur antara anak-anak dan orang 

dewasa, antara laki-laki dan perempuan.  

Budaya yang tidak sejalan dengan syariat Islam inilah yang kemudian 

menjadi keprihatinan pimpinan Pesantren. Darul Falah Lombok untuk memulai 

perannya sebagai agen perubahan bagi masyarakat yaitu mengasimilasi antara 

budaya lokal dengan budaya pesantren.  Atas latar belakang itu pula penelitian ini 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 4 

dilakukan guna Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Peran 

Kiai Pesantren Darul Falah Mataram Lombok. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini adalah penelitan kualitatif (Sugiyono, 2013) dengan jenis studi 

kasus, yang dikenal juga sebagai Bounded System (Dumez, 2015; Yin, 2015). 

Dengan studi kasus, pengumpulan data dapat dilakukan secara alamiah (natural 

setting). Fenomena yang terjadi di setiap objek yang diteliti diungkap secara rinci 

dan mendalam untuk menemukan gambaran yang utuh  dalam mendeskripsikan 

hasil analisis. Kehadiran peneliti dalam penelitian ini adalah sebagai key 

instrument  yang melakukan observasi di lapangan yaitu dalam rangka melakukan 

perencanaan, peninjauan dan pengamatan berpartisipasi (Moleong, 2019). 

Prosedur pengumpulan data dalam penelitian ini dibagi dalam 4 tipe dasar, 

sebagaimana yang disebutkan Creswell (Creswell & Creswell, 2017), yaitu: 

observasi (obseravion), wawancara (interviews), dokumentasi (documentation) 

dan fotografi (audio and visual material). Adapun analisis data analisis dilakukan 

melalui kegiatan menelaah data, menata, membagi menjadi satuan-satuan yang 

dapat dikelola, memadukan, mencari pola, menemukan apa yang bermakna, dan 

apa diteliti dan diputuskan peneliti untuk dilaporkan secara sistematis. Hal ini 

lebih dikenal dengan analisis data model interaktif yang meliputi: kondensasi data, 

penyajian data, penarikan kesimpulan atau verifikasi. (Miles et al., 2014) 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Ritual Rebo Bontong dilakukan  dengan mandi bersama baik laki-laki maupun 

perempuan yang dilakukan di pantai (Sabri, 2017). Sebagaimana yang 

dikemukakan oleh kepala Desa Terong Tawah Waris Zainal mengatakan: 

,... dulu, masyarakat sasak Lombok tidak diperkenankan tinggal di rumah pada 

hari rabu terakhir bulan safar (Rebo Bontong). Mereka harus keluar 

meninggalkan rumah menuju tempat yang dianggap baik untuk berkumpul 

seperti pantai danau dan tempat-tempat yang dianggap sakral oleh 

masyarakat. Hal yang demikian itu dilakukan oleh masyarakat karena mereka 

meyakini bahwa Allah menurunkan balā’ penyakit, dan kesialan kepada setiap 

orang yang tinggal di rumah pada hari itu. Budaya Rebo Bontong pada masa 

lalu dilaksanakan  dengan  mengadakan  upacara selamatan dengan  cara 

mandi bersama di pantai (mandi safar) dan membawa sesajian lengkap yang 

kemudian dibuang ke laut sebagai pemberian persembahan kepada penjaga 

laut dan kepada semua makhluk yang ada di dalamnya. Dalam ritual tersebut 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 5 

juga diadakan acara hiburan-hiburan masyarakat seperti pertunjukan 

dangdut (musik).”1 

 

Maksud dan tujuan dari masyarakat adalah melaksanakan sunah-sunnah 

Nabi sebagai bentuk kecintaan masyarakat terhadap Rasulnya, akan tetapi ritual 

tersebut justru bertentangan dengan nilai-nilai yang diajarkan oleh Nabi 

Muhammad saw., dan justru ritual kerap menimbulkan efek negatif bagi 

masyarakat: seperti degradasi moral, akidah goyah, pembodohan, dan lain-lain. 

Hal inilah yang kemudian menjadi keprihatinan pimpinan Pesantren Darul Falah 

Lombok untuk memulai perannya sebagai agen perubahan bagi masyarakat yaitu 

mengasimilasi antara budaya lokal dengan budaya pesantren.  

Awal mula tindakan yang diambil oleh kiai adalah membangun kekuatan 

utama yaitu dengan membuat kegiatan tandingan ‘Rebo Bontong lama’ dengan 

kegiatan ‘Rebo Bontong baru’ yang sarat dengan nilai-nilai pendidikan Islam. 

Kegiatan ini diikuti oleh masyarakat dan santri di lingkungan pesantren, 

sebagaimana dikemukakan oleh TGH. Muhammad Mustiadi Abhar:  

“... melihat maraknya budaya Rebo Bontong di pantai dengan ritual yang kerap 

menimbulkan dampak negatif bagi masyarakat, maka saya mengambil sebuah 

alternatif yaitu mengajak masyarakat secara bertahap untuk meninggalkan 

ritual Rebo Bontong lama untuk kemudian melakukan kegiatan Rebo Bontong 

dengan cara-cara baru yang sesuai dengan nilai-nilai pendidikan Islam. Seperti 

ritual mandi bareng (ikhtilat) di pantai diubah menjadi mandi di rumah 

masing-masing sebelum berangkat ke pesantren, hiburan dangdut diubah 

dengan salawatan dan musik hadrah, bacaan-bacaan (mantra) yang 

menggunakan bahasa Sasak saat mengiringi pembuangan sesajian ke laut 

diubah dengan tawaṣṣul, istigāṡah, dan doa bersama di pesantren untuk 

menolak bala serta mengharapkan keselamatan/keberkahan dari Allah swt. 

(daf’il balā’ wa jalbil barākah). Setelah terlihat adanya perubahan nilai-nilai 

budaya Rebo Bontong lama menjadi budaya Rebo Bontong baru yang sarat 

dengan nilai-nilai Islam (pesantren). Dan untuk mempertahankan nilai-nilai 

budaya Rebo Bontong baru yang sudah terbangun sejak tahun 2008 sampai 

saat ini, maka saya mengadakan kegiatan rutinan setiap bulan dengan agenda 

yang serupa dengan kegiatan Rebo Bontong di pesantren yaitu Majlis 

Badruttamam.2 

 

 
1 Wawancara dengan kepala Desa Terong Tawah.  
2 Wawancara dengan Kiai pesantren Darul Falah Mataram. 
Majlis Badruttamam adalah kegiatan pengajian rutin setiap tanggal 15 bulan Hijriyah di malam hari yang 

dihadiri oleh masyarakat umum NTB dengan  bentuk kegiatan yang sama seperti kegiatan Rebo Bontong 
Baru di pesantren dengan tujuan mempertahankan amaliyah ASWAJA. 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 6 

Adapun salah satu rumusan yang ditawarkan oleh kiai dalam perubahan budaya 

Rebo Bontong adalah mengajak masyarakat secara bijaksana (dengan hikmah) melalui 

seruan dalam dakwah yang arif dan benar serta memberikan pelajaran yang baik dan 

memberikan pengarahan 

Merubah budaya yang sudah ratusan tahun mengakar di masyarakat tentu 

memerlukan peran dari tokoh pemimpin yang memiliki karisma, kekuatan 

mempengaruhi (power), menginspirasi dan memiliki kemampuan yang baik dalam 

berkomunikasi dengan masyarakat (follower), sehingga dengan demikian hubungan 

antara kiai sebagai aktor perubahan dan masyarakat sebagai penerima perubahan akan 

lebih harmonis. Di sinilah letak kelihaian pemimpin (kiai) Pesantren Darul Falah 

Mataram Lombok yang kemudian tersampaikan melaui jaringan alumni. Sehingga 

lambat laun mampu mengikis budaya yang sudah sekian lama terjadi di masyarakat dan 

perlahan masyarakat mulai meninggalkan budaya Rebo Bontong lama untuk selanjutnya 

mereka berlaih mengikuti budaya Rebo Bontong yang dilaksanakan di Pesantren Darul 

Falah Mataram Lombok. Sebagaimana yang dikemukakan oleh Pimpinan Pesantren 

Darul Falah Mataram, bahwa ada beberapa tujuan diadakannya kegiatan budaya Rebo 

Bontong di pesantren, antara lain adalah:3 

Pertama dalam rangka amar ma’ruf nahi munkar (dakwah), yaitu mengajak 

masyarakat yang awalnya melakukan kegiatan budaya Rebo Bontong di pantai 

dengan bentuk ritual yang dinilai kurang Islami menuju kepada kegiatan Rebo 

Bontong yang sarat dengan  nilai-nilai Islam (kepesantrenan) seperti istigosah, 

pengajian, salawatan, ziarah makam dan lain-lain.  

Kedua, dalam rangka mendidik kader-kader yang berguna bagi agama, Nusa 

dan Bangsa untuk selalu berpegang teguh dengan ajaran Ahlu al-Sunnah Wa al-

Jamā’ah yaitu beradaptasi dengan budaya masyarakat, tidak mengucilkan budaya 

atau tradisi apapun dan siapapun tetapi secara bertahap merubah nilai-nilai 

budaya yang dianggap bertentangan dengan nilai-nilai ajaran Islam.  

Ketiga, sebagai wadah (momentum) santri untuk belajar dan berlatih 

menampilkan kemampuannya di depan jamā’ah. Melalui kegiatan Rebo Bontong 

yang dilakukan di pesantren Darul Falah Mataram, dalam hal ini banyak santri 

yang dilibatkan secara langsung. Misalnya berperan menjadi pembawa acara, 

membaca kalam ilahi pada acara pembukaan, melantunkan salawat Nabi, 

penyambut tamu dan ada juga yang bertugas di bidang konsumsi dan lain-lain. 

Keempat, momen tersebut sekaligus dimanfaatkan oleh kiai untuk 

menyampaikan kepada masyarakat tentang capaian-capaian prestasi pesantren 

dan program-program pesantren sekaligus meminta dukungan kepada 

masyarakat dalam pengembangan pesantren. Sebagai contoh ketika pesantren 

 
3 Hasil wawancara dengan pimpinan pondok pesantren Darul Falah Mataram Lombok. 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 7 

akan menambah ruang belajar maka langsung disampaikan kepada masyarakat 

melalui kegiatan Rebo Bontong dan masyarakat akan secara sukarela untuk 

berbagi tugas guna mendukung program tersebut.  

Kelima, membangun komunikasi dan relasi dengan masyarakat melalui 

penyediaan lapangan kerja, seperti memberikan kesempatan kepada masyarakat 

sekitar pesantren untuk menjadi pendidik atau tenaga kependidikan di pesantren 

Darul Falah, memberi peluang kepada masyarakat sekitar untuk menjadi 

karyawan di unit usaha (distributor air mineral Darul Falah) yang dikelola 

pesantren Darul Falah.  

Dengan adanya kegiatan rebo bontong di pondok pesantren maka jamāah 

datang berbondong-bondong dalam rangka mengikuti acara tersebut dengan niat 

untuk mendapatkan barākah dan rida Allah swt., maka dengan banyaknya jumlah 

jamaah Rebo Bontong di pesantren. Hal ini menjadi peluang dalam mengajak 

masyarakat lainnya dan menularkan ritual budaya baru yang bernuasa islami. 

Pada akhirnya masyarakat luas mengakui perubahan budaya Rebo Bontong dan 

secara sukarela meninggalkan budaya lama dan mengikuti budaya baru yang 

ditawarkan Pesantren Darul Falah Mataram.  

Dalam fenomena ini Pimpinan Pesantren Darul Falah Mataram Lombok telah 

mampu memainkan perannya dalam membina hubungan harmonis kepada publik 

internal dan hubungan kepada publik eksternal. Selain itu juga telah mampu 

membina komunikasi dua arah kepada publik internal dan publik eksternal 

dengan menyebarkan pesan, informasi dan publikasi, serta berbagai kebijakan-

kebijakan yang telah ditetapkan pimpinan (kiai). 

 

Model Perubahan Budaya Rebo Bontong di Pesantren Darul Falah Mataram 

Peroses perubahan sosial dan masyarakat yang diakibatkan oleh interaksi 

sosial dan aktivitas pendidikan dan dakwah Tuan Guru mencakup berbagai aspek, 

mulai dari aktivitas lembaga pesantren yang dipimpinnya, hingga pendekatan 

dakwah yang dilakukan kepada masyarakat, menjadi sarat utama terwujudnya 

transformasional. Adapun langkah-langkah yang ditempuh, antara lain adalah:  

1. Al-Tazkiyatu al-nufus (penyucian jiwa) 

Dalam menjalankan misi perubahan pola pikir, karakter dan akhlak 

masyarakat Tuan Guru Mustiadi Abhar menggunakan metode tirakat, olah 

batin (riyāḍah) yaitu suatu usaha mengolah batin dengan jalan menguatkan 

sisi kerohaniannya. Tirakat merupakan suatu istilah yang sangat kental 

dengan pengorbanan secara religious dan spiritual mengarah kepada sebuah 

peroses mujāhadah melawan hawa nafsu dan penyucian diri untuk 

melejitkan kualitas amal ibadah kepada Allah swt. Adapun ritual tirakat 

(riyāḍah) yang dilakukan seperti puasa sunah senin kamis, salat hajat dan 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 8 

tahajud, memperbanyak zikir, istigāṡah, manāqib-an, rutin khataman Al-

Qur’an, membaca maulidan, dan ziarah ke makam para Tuan Guru di Lombok. 

 

2. Al-Tanshiat-al-Ijtima’iyah (pengenalan atau sosialisasi) 

Tujuan awal perayaan budaya Rebo Bontong masyarakat Sasak Lombok 

setidaknya ada dua tujuan yaitu: pertama, dalam rangka tolak bala’, kedua, dalam 

rangka menyambut bulan maulid Nabi. Dua tujuan ini selaras dengan tujuan 

pesantren atau sesuai dengan ajaran Islam. Oleh sebab itu Tuan Guru Mustiadi 

Abhar selaku pimpinan Pesantren Darul Falah mengenalkan dan mensosialisasikan 

Rebo Bontong tandingan (baru) dengan berbagai macam kegiatan seperti salat 

tasbih, Istigosah, zikir, do’a, ziarah makam dan pertunjukan seni budaya santri 

Pesantren Darul Falah Mataram. 

Perubahan yang terjadi dalam budaya Rebo Bontong di masyarakat Lombok 

dan masyarakat sekitar pesantren awalnya mendapat penolakan dan 

pertentangan. Hal ini disadari oleh Tuan Guru, bahwa hambatan utama dalam 

memperkenalkan perubahan adalah ketidaksukaan terhadap perubahan dan 

adanya penolakan. Tuan Guru tidak hanya berkiprah sebagai pemimpin di 

pesantren, tetapi juga bergelut pada persoalan-persoalan lain semisal dakwah, 

sosial-budaya dan politik. Peran Tuan Guru sebagai tokoh sentral di pesantren dan 

sebagai pendidik (agama) atau imam di tengah masyarakat (religious and social 

role) menjadi modal besar dalam melakukan perubahan. Adapun proses 

perubahan tahap kedua yang disebut Al-Tanshiat-al-Ijtima’iyah (pengenalan atau 

sosialisasi) dilakukan cara: 

Pertama, Tuan Guru Mustiadi meluruskan secara perlahan-lahan tradisi 

atau budaya yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam atau yang dianggap 

keliru dari ajaran Islam. Tuan Guru bersilaturahmi dengan memberikan 

pencerahan dan sosialisasi kepada masyarakat dan menginstruksikan kepada 

alumni agar menjaga tradisi ngejot dan ngayo ke masyarakat.4 Tuan Guru juga 

memimpin pengajian atau pendidikan agama (religious education) melalui 

madrasah dan majlis ta’lim di pesantren, dakwah melalui majlis ta’lim di 

tengah-tengah masyarakat dan dakwah melalui khutbah dan ceramah pada 

momen penting hari besar Islam.  

Kedua, dakwah bil hāl wal maqāl (praktik dan teori) Tuan Guru Mustiadi 

secara langsung bergaul dengan penuh rasa kekeluargaan yaitu dengan 

istiqomah menghadiri acara-acara hajatan masyarakat maka dengan 

 
4 Ngayo adalah tradisi mengunjungi rumah tetangga dengan tujuan silaturahim dan berbincang-bincang 

dengan tetangga, biasanya ngayo dilakukan di berugaq (gazebo), sedangkan ngejot adalah tardisi 
membawakan dan memberikan makanan atau minuman kepada kerabat atau tetangga baik tetangga 
kaya ataupun miskin.  



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 9 

demikian masyarakat merasa diperhatikan oleh Tuan Guru sehingga terjalin 

hubungan yang harmonis anatara masyarakat dengan pesantren. 

 Ketiga, dakwah bil kitābah atau dakwah bil qalam, dakwah melalui 

tulisan. Indikator perubahan orientasi dakwah Tuan Guru di lombok terlihat 

dari aspek penekanan pada ranah pemberdayaan masyarakat lewat 

peningkatan pendidikan dan tarap masyarakat. Dakwah dengan memberikan 

contoh dan tauladan secara langsung dan aplikatif, atau lebih tepat disebut 

dengan model dakwah transformatif, yang berorientasi pada pemberdayaan, 

pendampingan, dan lain-lain. Alasan Tuan Guru menekankan pada aspek ini 

adalah pemberdayaan masyarakat harus dimulai melalui pendidikan formal 

maupun non formal.  

 

3. al-Takwīn (Peroses Pembentukan) 

Perubahan dalam satu bidang pasti mempunyai dampak langsung 

maupun tidak langsung pada bidang kehidupan yang lainnya (Helmalia, 

2016). Dengan kata lain, suatu perubahan merupakan dependent variable 

untuk perubahan di bidang yang lainnya dan oleh karena itu antara satu 

perubahan dengan perubahan yang lain selalu terdapat interelasi dan 

interdepedensi nyata, meskipun korelasinya mungkin tidak segera dapat 

dilihat.  

Changing dapat diartikan merubah, ada yang mengartikan juga dengan 

”moving” dimana pada tahapan ini dilakukan manajemen perubahan 

keseluruhan dari organisasi yang dapat meliputi seperti sumber daya 

manusia, produk, pelayanan, teknologi informasi, administrasi maupun 

politik. Sehingga merubah atau menggeser dari situasi yang sudah ada, ke 

situasi yang sedang dikerjakan atau diterapkan kemudian dikembangkan lagi 

untuk situasi yang akan datang. 

Dalam hal ini, Tuan Guru Mustiadi Abhar sebagai pimpinan Pesantren 

Darul Falah tidak hanya fokus dalam pengembangan pesantren saja akan 

tetapi juga beliau melihat perkembangan-perkembangan di luar pesantren. 

Tuan Guru Mustiadi Abhar selaku pimpinan pesantren dan tokoh masyarakat 

menyoroti sebuah budaya masyarakat Sasak Lombok yaitu budaya Rebo 

Bontong, dalam perayaan budaya Rebo Bontong ini kerap menimbulkan efek 

negatif bagi masyarakat, dari fenomena ini Tuan Guru merasa prihatin 

terhadap masyarakat sehingga sebagai seorang tokoh agama dan pimpinan 

pesantren maka beliau melakukan perubahan budaya Rebo Bontong dari 

perayaan di pantai menuju ke perayaan Rebo Bontong di pesantren. Pada 

perayaan Rebo Bontong di Pesantren Darul Falah Tuan Guru Mustiadi Abhar 

memberikan pencerahan dan pendidikan kepada masyarakat terkait budaya 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 10 

yang perlu dipertahankan atau budaya yang perlu ditransformasikan ke 

dalam nilai-nilai Islam, seperti halnya mengajak masyarakat dengan arif dan 

bijaksana untuk mengikuti perayaan Rebo Bontong di pesantren. 

 

Pengubahan adalah gerakan atau perjalanan batin dalam reaksi terhadap 

perubahan. Tahap kedua ini terjadi karena terjadinya perubahan yang diperlukan. 

Pada tahap ini orang-orang tidak yakin atau bahkan takut. Untuk itu, dukungan 

sangat penting dan bisa dalam bentuk pelatihan, coaching, dan belajar dari 

kesalahan sebagai bagian dari peroses. Adapun langkah-langkah yang disarankan 

adalah sebagai berikut (Andayani & Tirtayasa, 2019; Wibowo, 2013): 

a. Sering berkomunikasi; Melakukan komunikasi di seluruh perencanaan dan 

pelaksanaan perubahan, menjelaskan manfaat perubahan, menjelaskan secara 

tepat bagaimana perubahan yang akan berlaku pada semuanya, 

mempersiapkan diri untuk semua orang yang datang. 

b. Mengusir rumor; Pertanyaan terbuka dan jujur, Segera menangani masalah, 

berkaitan dengan kebutuhan untuk kembali ke kebutuhan operasional. 

c. Memberdayakan tindakan; Memberikan banyak pilihan untuk keterlibatan 

karyawan, ada upaya manajer memberikan pengarahan harian, melibatkan 

masyarakat dalam peroses, menghasilkan kesuksesan dalam jangka pendek 

untuk memperkuat perubahan, Negosiasi dengan pihak eksternal yang 

diperlukan (seperti karyawan organisasi). 

 
Tuan Guru Mustiadi Abhar melakukan perubahan Budaya Rebo Bontong 

melalui peroses yang cukup panjang yaitu dengan memberikan sosialisasi, 

dedikasi, dakwah, pencerahan kepada masyarakat. Sehingga masyarakat mulai 

sadar akan pentingnya nilai-nilai pendidikan Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Pada tahapan ini Tuan Guru mulai mengadakan agenda Rebo Bontong tandingan 

yang dilaksanakan di pesantren berbasis khazanah Islam Nusantara seperti 

maulidan, diba’an, salawatan, istigosah, doa bersama dan ziarah makam ulama, 

pada tahapan ini masyarakat mulai secara bertahap datang ke Pesantren Darul 

Falah untuk mengikuti perayaan budaya Rebo Bontong, hal tersebut dilakukan atas 

dasar kesadaran sendiri tanpa ada intervensi atau paksaan dari Tuan Guru. 

Beberapa perubahan terjadi dari budaya Rebo Bontong lama ke Rebo Bontong 

baru adalah; Mandi bersama laki-laki dan perempuan diganti dengan mandi tobat 

dan minum air bersama yang sudah dibacakan kalimah- al-tayyibah, membuang 

sesajian lengkap di laut diganti dengan program sosial; santunan anak yatim dan 

fakir miskin, penyediaan pasilitas pelayanan publik, seprti pembuatan KTP gratis 

dll. dangdut (karaoke) diganti dengan membaca kitab Najmul Huda. parade 

gendang bleq diganti dengan salawatan menggunakan musik hadrah. Hiburan-



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 11 

hiburan seperti joget band dll diganti dengan tari zikir saman, kasidah, drama 

santri dll. Mantra-mantra diganti dengan istigosah dan yasinan, salat hajat lidaf’il 

bala’ serta ceramah dan ziarah makam Tuan Guru.  

 

4. al-Tanfidz (Peroses Pelaksanaan Perubahan) 

Perubahan berjalan secara natural dan  bertahap sehingga pada tahap  

pembentukan (al-Tanfidz) ini Tuan Guru mulai mengagendakan Rebo 

Bontong di pesantren rutin setiap tahun dengan agenda acara sosial dan 

keagamaan seperti; santunan anak yatim, donor darah, pelayanan publik, 

donor darah dan lain-lain, adapun acara keagamaan seperti; Sholat Tasbih 

berjamāah, Istigosah, zikir dan Do’a, ceramah agama, serta ziarah makam 

Syekh TGH. Abhar Muhyiddin pendiri Pesantren Darul Falah Mataram.  

Dalam rangka mensukseskan acara ini terlebih dahulu Tuan Guru 

Mustiadi Abhar mengadakan musyawarah dengan para pengurus pesantren, 

dewan guru dan asatizah Pesantren Darul Falah dan juga dengan melibatkan 

para ketua jamaah Tarekat Qadiriyah wa Naqsabandiyah Darul Falah, 

Komunikasi Tuan Guru dalam upaya akulturasi budaya lokal Rebo Bontong 

dengan budaya pesantren di Pesantren Darul Falah mendapatkan tanggapan 

yang baik dari para pengelola dan ustazah yang ada di pesantren. Secara 

umum, segala keputusan Tuan Guru menyangkut persoalan-persoalan 

pondok pesantren dapat diterima oleh warga pesantren. Hal ini disebabkan 

karena Tuan Guru memiliki otoritas mutlak untuk menentukan arah 

kebijakan pesantren. Adanya diskusi dan tukar pendapat dalam rapat-rapat 

pimpinan pesantren adalah untuk memberikan masukan dan pertimbangan, 

sedangkan keputusan akhir merupakan hak prerogatif Tuan Guru. 

Agenda-agenda besar Pesantren Darul Falah di masa pandemi diadakan 

secara virtual/live streaming Yuotube, Facebook dan media sosial lainnya. 

Misalnya, haul syekh Abhar Muhyiddin yang diadakan setahun sekali dengan 

ribuan jamāah di pesantren. Namun, kali ini Pesantren Darul Falah 

memperingatinya dengan peserta terbatas khusus warga pesantren serta 

disiarkan secara livestreaming di media sosial Facebook dan Yuotube, 

begitupun dengan Majlis Badruttamam yang diselenggrakan rutin setiap 

tanggal 15 bulan Qamariyah di Pesantren Darul Falah dengan ribuan jamāah, 

di masa pandemi covid 19 dilakukan secara livestreaming. 

Yang menarik pada Rebo Bontong kali ini, diisi pula dengan agenda 

Pesantren Darul Falah yang melaunching Kampung Salawat yang 

diperuntukkan menyambut bulan kelahiran Nabi Muammad SAW. Selain itu, 

dalam sambutan di acara Rebo Bontong, Tuan Guru Muammar Arafat 

menyampaikan kepada jamāah untuk menjaga diri dari covid 19 serta 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 12 

menganggap hal itu cukup penting, akan tetapi menjaga kesehatan batin jauh 

lebih penting. Tuan Guru memberikan pencerahan dan edukasi kepada 

masyarakat dengan tetap mematuhi protokol kesehatan sesuai panduan 

satgas covid 19 dan juga protokol ketaatan dalam penyembuhan penyakit 

bathin. Tuan Guru memberi gambaran filosofis di masa pandemi. 

TGH. Muammar Arafat mengatakan sekarang ada namanya kampung 

sehat yang diprakarsai oleh pemerintah seperti; mentaati protokol kesehatan 

dengan selalu pakai masker, hindari dari kerumunan (social distencing), cuci 

tangan menggunakan air mengalir dan memakai hand sanitezer. Tuan Guru 

tidak hanya memberikan edukasi kepada masyarakat dengan meningkatkan 

imunitas saja, namun Tuan Guru juga memberikan edukasi dalam rangka 

peningkatan iman, yaitu dengan mengadakan lomba kampung salawat dalam 

rangka menyambut bulan maulid Nabi Muhammad SAW, yaitu tetap menjaga 

protokol ketaatan dengan selalu menjaga lisan dari ucapan yang tidak baik 

seperti hate speech, berita hoak dan menghindari ikhtilat laki-laki dan 

perempuan (‘adamu ikhtilat baina al-rrijal wa-al-nnisa), menjaga wudu dan 

menerapkan pola hidup bersih, selalu menggunakan heart sanitezer 

(tazkiyatu al-nufus) dengan membaca al-Qur’an, zikir dan salawat. 

Tuan Guru Mustiadi Abhar dengan kapasitasnya dalam memimpin dan 

berkomunikasi, telah mampu memengaruhi dan mengajak masyarakat untuk 

melaksanakan kegiatan Rebo Bontong di Pesantren Darul Falah, dengan 

beberapa agenda kegiatan seperti; salat tasbih, Istigosah, Zikir dan doa, 

penampilan seni budaya santri Darul Falah dan Ziarah makam pendiri 

pesantren. disamping dengan tujuan dakwah pimpinan pesantren juga 

berharap dengan kegiatan Rebo Bontong di pesantren hubungan masyarakat 

dengan pesantren semakin harmonis sehingga masyarakat juga merasa 

memiliki pesantren. adapun kegiatan yang digelar Pesantren Darul Falah 

dalam rangka perayaan Rebo Bontong di pesantren antara lain; kegiatan 

bazar murah, kegiatan lomba-lomba antar santri Pesantren cabang Darul 

Falah, pengobatan gratis, dan pelayanan publik seperti pembuatan akta 

kelahiran, KK, KTP, SIM, KIA dan lain-lain dengan menjalin kerjasama dengan 

pemerintah setempat, kegiatan-kegiatan tersebut dilaksanakan beberapa 

minggu sebelum acara puncak dilaksanakan di pesantren. 

 

5. al-Istimrar (peroses perubahan berkesinambungan) 

Pendidikan, dakwah dan pelatihan bertujuan untuk memantapkan 

beberapa kebiasaan, tradisi, budaya yang telah mulai terbangun dalam diri 

masyarakat, bermacam-macam cara yang dilakukan oleh pimpinan 

Pesantren Darul Falah; pertama, pimpinan Pesantren Darul Falah membuat 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 13 

program rutinan di pesantren diantaranya program mingguan yaitu 

pengajian umum hari Ahad untuk jamāah laki-laki dan hari selasa untuk 

jamāah perembuan. Ada juga program bulanan yaitu program pengajian 

Majlis Badruttamam sebulan sekali yang dilakukan setiap malam tanggal 15 

Qomariyah, khataman dan manaqiban sebulan sekali yaitu pada tanggal 11 

Qomariyah, selain itu juga ada program tahunan, seperti perayaan Rebo 

Bontong, Haul Syekh Abhar Muhyiddi pendiri Pesantren Darul Falah, hari 

jadi (Miladiyah) Pesantren Darul Falah, perayaan tahun baru Hijriyah dan 

Tahun Baru Masehi. Program-program Pesantren Darul Falah ini dalam 

rangka pembiasaan perilaku baru masyarakat agar istiqomah mengamalkan 

nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

 

Gambar 1: Novelty Perubahan Budaya Rebo Bontong di Pesantren Darul Falah 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

Gambar 1 menerangkan aspek kebaharuan terkait perubahan yang 

berkesinambungan, Kurt Lewin dalam Robbins et al. mengembangkan tiga tahap 

model perubahan yang meliputi bagaimana mengambil inisiatif perubahan, 

mengelola dan menyetabilkan peroses perubahan itu sendiri. Lebih jauh Robbins 

menjelaskan tahap perubahan tersebut dengan istilah unfreezing, moving, 

refreezing (Burnes & Bargal, 2017; Robbins et al., 2010). Unfreezing merupakan 

Al-Tanshiat-al-

Ijtima’iyah 

Pengenalan/Sosialisasi  

Al-Takwin 
Tuan Guru membuat Rebo Bontong 

tandingan di  pesantren  DF 

Al-Tanfidz 

Tuan Guru merutinkan ritual Rebo 

Bontong  dengan membuat majlis 

Badruttamam  

Al-Istimrar 
Tuan Guru melembagakan program 

mingguan, bulanan, tahunan 

1. Perubahan Perilaku 

2. Partisipasi masyarakat 

3. Pengembangan pesantren  

Al-Tazkiyatu al-Nufusf Melalui Riyadhah dan tirakat 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 14 

peroses awal dari tahap perubahan. Pada tahap unfreezing terjadi pencairan 

perilaku dan sistem lama (status quo). Tahap pencairan berjalan lancar jika 

kekuatan pendorong mendominasi. Kekuatan pendorong perubahan selanjutnya 

menggerakkan pada perilaku dan sisem yang diinginkan. 

Moving merupakan tahap pembelajaran. Pada tahap ini, pekerja diberi 

informasi baru, model dan sistem kerja yang diharapkan diterapkan nantinya, atau 

sebuah cara pandang baru untuk level pengambil kebijakan. Selanjutnya adalah 

refreezing yaitu pembekuan kembali merupakan tahapan dimana perubahan yang 

terjadi distabilisasi dengan membantu pekerja mengintegrasikan perilaku dan 

sikap yang telah berubah ke dalam cara yang normal untuk melakukan sesuatu. 

Hal ini dilakukan dengan memberi pekerja kesempatan untuk menunjukan 

perilaku dan sikap yang baru. Sikap dan perilaku yang sudah mapan kembali 

tersebut perlu dibekukan, sehingga menjadi norma-norma baru yang diakui 

kebenarannya. Dengan terbentuknya perilaku dan sikap yang baru, perlu 

diperhatikan apakah masih sesuai dengan perkembangan lingkungan yang terus 

berlangsung. Apabila ternyata diperlukan perubahan kembali maka peroses 

Unfreezing akan dimulai kembali. 

Al-tazkiyatu al-nufus, yang melibatkan pembersihan jiwa melalui praktik 

Riyadhah dan tirakat. Dengan melakukan latihan dan pengendalian diri secara 

rutin, individu dapat menghilangkan sifat negatif dan memperkuat dimensi 

spiritual mereka. Hal ini penting dalam proses perubahan individu yang menjadi 

landasan bagi perubahan yang lebih luas dalam masyarakat. 

Al-Tanshiat-al-Ijtima’iyah, yang berfokus pada pengenalan dan sosialisasi 

nilai-nilai Rebo Bontong kepada masyarakat. Melalui pengenalan yang luas dan 

sosialisasi yang intens, individu-individu dapat memahami dan menginternalisasi 

makna serta tujuan dari ritual ini. Selain itu, strategi ini juga berperan dalam 

membangun pemahaman dan dukungan sosial yang diperlukan untuk menjaga 

dan mengembangkan tradisi ini. 

Al-takwin, yang melibatkan pembentukan Rebo Bontong tandingan di 

pesantren. Dengan adanya Rebo Bontong tandingan, pesantren dapat menjadi 

tempat bagi individu untuk mempelajari, berlatih, dan mengamalkan ritual ini 

secara terorganisir. Pendirian Rebo Bontong tandingan di pesantren juga 

memungkinkan transfer pengetahuan dan praktik kepada generasi yang akan 

datang, sehingga tradisi ini dapat terus berkembang dan dilestarikan. 

Al-tanfidz (pelaksanaan dengan merutinkan ritual Rebo Bontong dan 

membuat majlis Badruttamam): Strategi ini menekankan pentingnya 

melaksanakan ritual Rebo Bontong secara rutin dan terencana. Dengan 

merutinkan ritual ini, individu-individu dapat menciptakan kebiasaan dan 

keterikatan emosional terhadap ritual tersebut. Selain itu, pembentukan majlis 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 15 

Badruttamam sebagai forum untuk melaksanakan ritual juga dapat memperkuat 

rasa kebersamaan dan saling dukung antaranggota komunitas Rebo Bontong. 

Al-istimrār (kesinambungan dengan melembagakan program mingguan, 

bulanan, tahunan): Strategi ini menekankan pentingnya menjaga kesinambungan 

dan keberlanjutan Rebo Bontong dengan melibatkan program-program rutin yang 

diadakan secara berkala, seperti program mingguan, bulanan, dan tahunan. 

Dengan adanya program-program ini, individu-individu dapat terus terhubung 

dengan Rebo Bontong dan menjaga keterlibatan mereka dalam praktik dan 

kegiatan terkait. Hal ini memastikan bahwa tradisi Rebo Bontong terus hidup dan 

berkembang dari waktu ke waktu. 

Berbagai macam kegiatan telah dirancang dan didesain untuk mendukung 

jalannya perubahan, salah satu langkah nyata yang dilakukan oleh pimpinan 

Pesantren Darul Falah dalam menjaga nilai-nilai budaya Rebo Bontong di 

pesantren  adalah melalui pendidikan dakwah dan pelatihan. Dalam hal 

pendidikan, dakwah dan pelatihan beberapa partisipan menyampaikan informasi 

diantaranya adalah Tuan Guru Fauzan Tabrani yang menekankan pada bagaimana 

membiasakan sesuatu untuk membangun sebuah kebiasaan baru.  

Dalam pemantapan perilaku baru maka pimpinan pesantren membuat 

budaya baru dalam rangka sustanibility perilaku baru atau budaya baru pada 

masyarakat. Ada beberapa langkah yang ditempuh oleh Tuan Guru Mustiadi dalam 

pemantapan perilaku masyarakat yang telah melaksanakan kegiatan Rebo Bontong 

di pesantren; pertama, Tuan Guru memberdayakan jamāah tarekat, kedua, Tuan 

Guru memberdayakan alumni, ketiga Tuan Guru memberdayakan  pesantren.  

Tuan Guru telah membentuk organisasi yang secara sistematis dan 

terstruktur, sehingga seluruh jamāah terorganisir dengan baik. Organisasi 

IKADAFA yang bertugas untuk memenej alumni dan Organisasi Tarekat yang 

berfungsi untuk mengkoordinir jamāah tariqat Qadiriyah wa Naqsabandiyah yang 

sudah tersebar di seluruh pulau Lombok.  Semua organisasi ini ada di bawah 

payung yayasan Pesantren Darul Falah.  

Tabel 1 Perubahan Budaya Rebo Bontong Lama dan Baru 

No 
Ritual Budaya Rebo Bontong 

Lama 
Ritual Budaya Rebo Bontong Baru 

1 Mandi bersama Laki-laki dan 

perempuan 

mandi tobat dan minum air bersama yang 

sudah dibacakan kalimah- al-tayyibah. 

2 Membuang sesajian lengkap di 

laut 

Program sosial; santunan anak yatim dan 

fakir miskin, penyediaan pasilitas 

pelayanan publik, seprti pembuatan SIM, 

KTP, KIA secara gratis.  

3 dangdut (karaoke) Membaca kitab Najmul Huda 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 16 

No 
Ritual Budaya Rebo Bontong 

Lama 
Ritual Budaya Rebo Bontong Baru 

4 parade gendang bleq Salawatan menggunakan musik hadrah 

5 Hiburan-hiburan seperti joget 

band dll 

Tari zikir saman, kasidah, drama santri dll 

6 Mantra-mantra Do’a bersama, istigosah dan yasinan. 

7  salat hajat lidaf’il bala’ 

8  Ceramah, pengajian dan ziarah makam 

Sumber: Temuan Peneliti 

Pandangan tersebut menggambarkan beberapa klasifikasi ritual yang 

terdapat dalam konteks Rebo Bontong. Salah satu klasifikasi ritual yang 

disebutkan adalah kegiatan mandi bersama di tempat terbuka, yang melibatkan 

partisipasi baik lelaki maupun perempuan. Selain itu, terdapat juga program 

sesajen yang dibuang ke laut sebagai persembahan dari masyarakat kepada 

makhluk tertentu. Terakhir, ada kegiatan seremonial seperti dandut, parade 

gendang, serta rangkaian kegiatan hiburan dan pembacaan mantra-mantra. 

Analisis solutif terhadap pandangan ini dapat mengarah pada beberapa 

argumen sebagai berikut, pemeliharaan tradisi dan identitas budaya, penguatan 

komunitas dan solidaritas, pariwisata budaya dan pengembangan ekonomi local,  

Ritual-ritual yang tercantum dalam Tabel 1 memiliki peran penting dalam 

pemeliharaan tradisi dan identitas budaya masyarakat Rebo Bontong. Melalui 

kegiatan mandi bersama di sungai, masyarakat mempertahankan praktik yang 

telah dilakukan secara turun-temurun. Program sesajen yang dibuang ke laut juga 

menjadi wujud penghormatan dan persembahan kepada makhluk tertentu, yang 

mencerminkan kepercayaan dan spiritualitas masyarakat. Kegiatan seremonial 

seperti dandut, parade gendang, dan pembacaan mantra-mantra menjadi sarana 

ekspresi dan penghayatan budaya yang khas. 

Ritual-ritual ini juga berperan dalam memperkuat ikatan sosial dan 

solidaritas antaranggota masyarakat Rebo Bontong. Melalui kegiatan mandi 

bersama di tempat terbuka, lelaki dan perempuan dapat saling berinteraksi dan 

mempererat hubungan sosial. Program sesajen yang melibatkan partisipasi 

masyarakat secara kolektif juga memperkuat rasa persatuan dan kebersamaan. 

Kegiatan seremonial seperti dandut, parade gendang, dan pembacaan mantra-

mantra menjadi momen di mana masyarakat dapat berkumpul, berbagi 

pengalaman, dan merayakan identitas budaya mereka bersama-sama. 

Ritual-ritual yang terdapat dalam Tabel 1 juga memiliki potensi sebagai daya 

tarik wisata budaya dan dapat berkontribusi pada pengembangan ekonomi lokal. 

Kegiatan mandi bersama di tempat terbuka, program sesajen, dan kegiatan 

seremonial dapat menarik minat wisatawan yang tertarik dengan kebudayaan 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 17 

lokal dan pengalaman yang berbeda. Dengan mempromosikan dan memanfaatkan 

potensi pariwisata budaya ini, masyarakat Rebo Bontong dapat meraih manfaat 

ekonomi melalui peningkatan kunjungan wisatawan, pembangunan infrastruktur 

pendukung, dan pengembangan usaha lokal terkait pariwisata. 

Melalui pemeliharaan tradisi, penguatan komunitas, dan pemanfaatan 

potensi pariwisata budaya, masyarakat Rebo Bontong dapat mempertahankan 

identitas budaya mereka, meningkatkan kualitas hidup, dan berkontribusi pada 

pembangunan ekonomi lokal. Penting bagi pemerintah dan stakeholder terkait 

untuk memberikan dukungan dalam pelestarian dan pengembangan ritual-ritual 

ini, termasuk melalui pembinaan, promosi pariwisata budaya, dan pengembangan 

infrastruktur yang memadai. 

 

Tabel 2 Nilai-Nilai Ritual Budaya Rebo Bontong Lama dan Baru 

No 
Nilai Ritual Budaya Rebo 

Bontong Lama 
Nilai Ritual Budaya Rebo Bontong Baru 

1 Silaturahmi antar warga 

semakin terjalin erat. 

Silaturahmi antar warga, guru dengan 

murid, alumni, masyarakat dengan 

pesantren semakin erat. 

2 Ajang promosi pariwisata  

 

Promosi program pesantren ke masyarakat 

dan pemerintah. Promosi pesantren sebagai 

wisata religi dan berbudaya. 

3 Untuk mendongkrat ekonomi 

komunitas budaya 

Mengembangkan ekonomi pesantren dan 

masyarakat 

4 Nilai religius membersihkan jiwa 

untuk menyambut bulan maulid 

Nabi dengan mandi bersama laki 

dan perempuan. 

Nilai-nilai religius membersihkan jiwa 

dengan zikir, salawat  dan dan taklim 

5 Kurang rasa malu Saling ajinin (saling menghormati) dengan 

terpisahnya jamāah laki-laki dan 

perempuan dikasih pembatas  

6 Nilai-nilai kebersamaan Nilai kebersamaan: saling perasak, saling 

pesilaq, saling laiq, saling ilaq an (saling 

memberi) 

7 Nilai hiburan Nilai-nilai Taklim, Takzim dan Takrim 

Sumber: Temuan Peneliti 

 

Tabel 2 memaparkan dimensi nilai yang tertuang pada ritual budaya Rebo Bontong. 

Sebagai komparasi terdapat perbedaan antara lain pada aspek silaturrahmi, aspek 

strategi promosi pariwisata, penguatan ekonomi komunitas budaya. Aspek nilai religius, 

nilai karakter (malu dan hiburan). 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 18 

 

 

KESIMPULAN 

Analisis terhadap perubahan budaya Rebo Bontong dilakukan dengan pelaksanaan 

rumusan, tujuan, dan strategi. Dalam rumusannya, Pimpinan Pesantren Darul Falah 

mengajak masyarakat secara bijaksana (bil ḥikmah) melalui seruan dalam dakwah yang 

arif dan benar serta memberikan pelajaran yang baik dan memberikan pengarahan 

dalam peralihan pelaksanaan model dan konten budaya Rebo Bontong, dengan 

membuat Rebo Bontong tandingan dan tidak menghapus atau menghilangkannya. 

Adapun tujuan diadakannya kegiatan budaya Rebo Bontong tandingan di 

pesantren, antara lain adalah: 1) amar ma’ruf nahi munkar (dakwah), yaitu mengajak 

masyarakat yang awalnya melakukan kegiatan budaya Rebo Bontong di pantai dengan 

bentuk ritual yang dinilai kurang Islami menuju kepada kegiatan Rebo Bontong yang 

sarat dengan nilai-nilai Islam dan kepesantrenan. 2) pendidikan kader-kader yang 

berguna bagi agama, Nusa dan Bangsa untuk selalu berpegang teguh dengan ajaran Ahlu 

al-Sunnah Wa al-Jamā’ah. 3) momentum bagi santri untuk belajar dan berlatih 

menampilkan kemampuannya di depan jamā’ah. 4) informasi kepada masyarakat 

tentang capaian-capaian prestasi pesantren dan program-program pesantren sekaligus 

meminta dukungan kepada masyarakat dalam pengembangan pesantren. 5) 

Membangun komunikasi dan relasi dengan masyarakat melalui penyediaan lapangan 

kerja, seperti memberikan kesempatan kepada masyarakat sekitar pesantren untuk 

menjadi pendidik atau tenaga kependidikan di pesantren Darul Falah. 

Strategi perubahan memuat rencana dan alokasi sumber daya berdasarkan 

kebutuhan untuk setiap peroses perubahan yaitu; 1) al-tazkiyatu al-nufus, yaitu 

pembersihan jiwa dengan Riyadhah dan tirakat, 2) al-Tanshiat-al-Ijtima’iyah, yaitu 

pengenalan dan sosialisasi, 3) al-takwin, yaitu pembentukan dengan membuat Rebo 

Bontong tandingan di pesantren, 4)  al-tanfidz, yaitu pelaksanaan dengan merutinkan 

ritual Rebo Bontong  dan membuat majlis Badruttamam, 5) al-istimrār, yaitu 

kesinambungan dengan melembagakan program mingguan, bulanan, tahunan.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 19 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alam, N. A. R. (2018). Strengthening Leadership Culture (The Role of Kyai in 
Indonesian Pesantren). At-Ta’dib, 13(1), 5–17. 

Andayani, I., & Tirtayasa, S. (2019). Pengaruh Kepemimpinan, Budaya Organisasi, 
dan Motivasi terhadap Kinerja Pegawai. Maneggio: Jurnal Ilmiah Magister 
Manajemen, 2(1), 45–54. https://doi.org/10.30596/maneggio.v2i1.3367 

Arifin, I. (1993). Kepemimpinan Kyai: Kasus Pondok Pesantren Tebuireng. 
Kalimasahada Press. 

Arrauf Nasution, I. F., Miswari, M., & Haeba, I. D. (2020). Traditionalism of 
Tolerance in Dayah System: A Reflective Note on the Biography of Abon Aziz 
Samalanga of Aceh. RELIGIA, 1. https://doi.org/10.28918/religia.v23i1.1957 

Azro’i, I., & Fuaidi, I. (2020). The Existence of Pesantren: Implication Study of 
Pesantren Leadership Regeneration in Central Java. Santri: Journal of 
Pesantren and Fiqh Sosial, 1(1), 1–12. https://doi.org/10.35878/santri.v1i1.203 

Burnes, B., & Bargal, D. (2017). Kurt Lewin: 70 Years on. Journal of Change 
Management, 17(2), 91–100. https://doi.org/10.1080/14697017.2017.1299371 

Citrakesumasari, Fadhilah, Suriah, & Mesra, R. (2020). Based Cultural and Religion 
to Education of Exclusive Breastfeeding for Bride. Enfermería Clínica, 30, 127–
130. https://doi.org/10.1016/j.enfcli.2019.12.049 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research Design: Qualitative, Quantitative, 
and Mixed Methods Approaches. Sage publications. 

Dumez, H. (2015). What Is a Case, and What Is a Case Study? Bulletin of Sociological 
Methodology/Bulletin de Méthodologie Sociologique, 127(1), 43–57. 
https://doi.org/10.1177/0759106315582200 

Fathurrochman, I., Ristianti, D. H., & Arif, M. A. S. bin M. (2020). Revitalization of 
Islamic Boarding School Management to Foster the Spirit of Islamic 
Moderation in Indonesia. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 239–258. 
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.82.239-258 

Habibi, S. (2020). Manajemen Strategi dalam Meningkatkan Efektivitas 
Pengelolaan Perguruan Tinggi. Idarah (Jurnal Pendidikan Dan Kependidikan), 
4(1), 27–42. https://doi.org/10.47766/idarah.v4i1.811 

Helmalia. (2016). Penerapan Manajemen Perubahan dengan Analisis Turnaround 
dalam Meningkatkan Kinerja Perusahaan. Al-Masraf: Jurnal Lembaga 
Keuangan Dan Perbankan, 1(2), 179–196. 

Horikoshi, H. (1987). Kiai dan Perubahan Sosial (1st ed.). P3M. 

Islam, D. J. K. A. (2003). Pedoman Tatalaksana Pengembangan Agribisnis di Pondok 
pesantren. Depertemen Agama RI. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A 
Methods Sourcebook (3rd ed.). Sage Publications. 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif. 

https://doi.org/10.30596/maneggio.v2i1.3367
https://doi.org/10.30596/maneggio.v2i1.3367
https://doi.org/10.30596/maneggio.v2i1.3367
https://doi.org/10.1080/14697017.2017.1299371
https://doi.org/10.1016/j.enfcli.2019.12.049
https://doi.org/10.1177/0759106315582200
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.82.239-258
https://doi.org/10.47766/idarah.v4i1.811


Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai  
Pesantren Darul Falah Mataram Lombok 

 

 
Al-Mabhats: Jurnal Penelitian Sosial Agama – Vol. 8. No. 1. 20 

Nurbaiti. (2020). Islamic Education: The Main Path of Islamization in Southeast 
Asia. Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 345–374. 
https://doi.org/10.14421/jpi.2019.82.345-374 

Nurdin, A. (2013). Revitalisasi Kearifan Lokal di Aceh: Peran Budaya dalam 
Menyelesaikan Konflik Masyarakat. Analisis, 13(1), 135–154. 

Patriadi, H. B. (2018). Surviving in the Globalized World Through Local 
Perspectives: Pesantrens and Sustainable Development. In Sustainable Future 
for Human Security (pp. 29–47). Springer Singapore. 
https://doi.org/10.1007/978-981-10-5433-4_3 

Pertiwi, A. K., Cahyani, S. S. A., Diana, R. C., & Gunawan, I. (2018). The Leadership of 
Kyai: A Descriptive Study. 3rd International Conference on Educational 
Management and Administration (CoEMA 2018), 121–126. 

Raihani. (2012). Report on Multicultural Education in Pesantren. Compare: A 
Journal of Comparative and International Education, 42(4), 585–605. 
https://doi.org/10.1080/03057925.2012.672255 

Robbins, S. P., Judge, T. A., & Campbell, T. T. (2010). Organizational Behaviour. 
Pearson Education. 

Sabri, L. A. (2017). Makna Simbolik Tradisi “Rebo Bontong” dalam Kehidupan Orang 
Sasak: Studi Deskriotif di Desa Pringgabaya Kecamatan Peringgabaya 
Kabupaten Lombok Timur. Universitas Mataram. 

Siregar, F. A., & Prasetyo, M. A. M. (2023). The Innovation of Pesantren 
Development in Aceh Province through the Effectiveness of Organizational 
Culture. Jurnal Kependidikan: Jurnal Hasil Penelitian Dan Kajian Kepustakaan 
Di Bidang Pendidikan, Pengajaran Dan Pembelajaran, 9(1), 174. 
https://doi.org/10.33394/jk.v9i1.5735 

Solahudin, D. (2008). The Leader, the Followers, and the Pattern of Relationships. 
In The Workshop for Morality (pp. 41–60). ANU Press. 
http://www.jstor.org/stable/j.ctt24hd6m.9 

Sudin, M. (2016). Pesantren, Transformasi Sosial dan Kebangkitan Intelektualisme 
Islam. Misykat Al-Anwar, 27(1), 95–107. 

Sugiyono. (2013). Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, 
dan R&D. Alfabeta. 

Wibowo. (2013). Manajemen Kinerja (Edisi Keti). Raja Grafindo Persada. 

Yin, R. K. (2015). Studi Kasus Desain dan Metode Cetakan ke-14, PT. RajaGrafindo 
Persada, Jakarta. 

Ziemek, M. (1986). Pesantren dalam Perubahan Sosial. P3M. 

 

 

https://doi.org/10.14421/jpi.2019.82.345-374
https://doi.org/10.1007/978-981-10-5433-4_3
https://doi.org/10.1080/03057925.2012.672255
https://doi.org/10.33394/jk.v9i1.5735
http://www.jstor.org/stable/j.ctt24hd6m.9

	Analisis Perubahan Ritual Rebo Bontong Suku Sasak melalui Kepemimpinan Kiai Pesantren Darul Falah Mataram Lombok
	Muhamad Arifin
	STIS Darul Falah Pagutan Mataram, Nusa Tenggara Barat
	arifinmuhamad2022@gmail.com
	PENDAHULUAN
	METODE PENELITIAN
	Tabel 2 memaparkan dimensi nilai yang tertuang pada ritual budaya Rebo Bontong. Sebagai komparasi terdapat perbedaan antara lain pada aspek silaturrahmi, aspek strategi promosi pariwisata, penguatan ekonomi komunitas budaya. Aspek nilai religius, nila...
	KESIMPULAN
	DAFTAR PUSTAKA


